
Cilt: 58         Sayı: 4                 Aralık 2025 

Sabır GÜLER  
 
 
 

Gözde ATALAY 
 

 

Serkan YOLCU           

 

Muammer KAYMAK 

Betül SARI AKSAKAL 

Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında               
Türkiye’de Devletin Evrimi    

Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz:                             
Kamusal Alanın Dijital Kapanı     

1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis          
Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu          
Üzerine Bir İnceleme        

Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Dü-
zeni Sorunu Olarak Eğitim      

On the Plane of the Contradiction Between       
Discourse and Practice: 
Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, 
and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 
during the Özal Era 



AMME İDARESİ Dergisi 
Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025 

ISSN 1300 – 1795 

Sahibi  
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi adına   Prof. Dr. 
Mehmet Naci BOSTANCI 

Yazı İşleri Müdürü ve Başeditör 
Prof. Dr. Kemal GÖRMEZ 

Editör Yardımcıları 
Dr. Öğr. Üyesi Serhat Celal BİRDAL 

Dr. Gülbahar TÜRKMENOĞLU  

Editör Kurulu 

 Prof. Dr. Hazal Ilgın BAHÇECİ BAŞARMAK 
    (Merkez-Yerel Yönetim İlişkileri Alan Editörü) 

 Prof. Dr. Mustafa ALTUNOĞLU  
    (Siyaset Bilimi ve Siyasal Düşünceler Alan Editörü) 

 Doç. Dr. Ozan ZENGİN  
    (Genel Kamu Yönetimi ve Kamu Politikaları Alan Editörü) 

 Dr. Öğr. Üyesi Serhat Celal BİRDAL  
    (Kamu Hukuku ve Devlet Teorileri Alan Editörü) 

 Dr. Gülbahar TÜRKMENOĞLU  
    (Yönetim Bilimleri Alan Editörü)  

 Prof. Dr. Uğur SADİOĞLU (Dil Editörü) 

 Doç. Dr. Cihat ERBİL (Yabancı Dil Editörü)  

Yayın İdare Adresi 
Hacı Bayram Veli Üniversitesi Rektörlüğü                          
85. Cad. No: 8 Yücetepe / ANKARA 

Yayının Türü 
Yaygın Süreli Yayın 

Yayın Şekli  
3 Aylık – Türkçe ve İngilizce 

Baskı 

Mebid Eğitim Danışmanlık Yay. Org. Tic. Ltd. Şti. 

Cevizlidere Mah. 1208. Cad. No: 12/1Balgat / ANKARA 

Yayın Kurulu 

Prof. Dr. Kemal GÖRMEZ 
Prof. Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN  
Prof. Dr. Akif Argun AKDOĞAN  
Prof. Dr. Yaşar SALİHPAŞAOĞLU  
Prof. Dr. Mustafa ALTUNOĞLU  
Prof. Dr. Hikmet ÖZDEMİR  
Doç. Dr. Ozan ZENGİN  

“ Amme İdaresi Dergisi, iki hakemli, uluslararası bir ya-
yındır. Yılda dört sayı (Mart, Haziran, Eylül, Aralık) yayın-
lanmaktadır. Yayın Dili Türkçe ve İngilizcedir  

1968 yılından beri düzenli olarak yayınlanan Amme İdaresi 
Dergisi, Social Sciences Citation Index (SSCI) ile TÜBİTAK-
ULAKBİM Sosyal Bilimler Veri Tabanında ve TR Dizin’de 
taranmaktadır.  

Amme İdaresi Dergisi’nde yayınlanan çalışmalar, yazarları-
nın kişisel görüşlerini yansıtır.  

Yayınlanan makaleler kaynak gösterilerek kullanılabilir.” 

Danışma Kurulu / Advisory Board 

 Prof. Dr. Feroz AHMAD, Yeditepe Üniversitesi  

 Prof. Dr. Haluk ALKAN, İstanbul Üniversitesi  

 Prof. Dr. Ender Ethem ATAY, Özyeğin Üniversitesi  

 Prof. Dr. Halil BERKTAY, İbn Haldun Üniversitesi  

 Prof. Dr. Geert BOUCKAERT, IIAS  

 Prof. Dr. İsmail COŞKUN, İstanbul Üniversitesi  

 Prof. Dr. Yılmaz ÇOLAK, Polis Akademisi  

 Prof. Dr. Yılmaz ÜSTÜNER, ODTÜ  

 Prof. Dr. H. Aliyar DEMİRCİ, Pamukkale Üniversitesi  

 Prof. Dr. Tanel DEMİREL, Çankaya Üniversitesi  

 Prof. Dr. Françoise DREYFUS, Sorbonne Üniversitesi  

 Prof. Dr. Fatih DUMAN, Hitit Üniversitesi  

 Prof. Dr. Musa EKEN, Sakarya Üniversitesi  

 Prof. Dr. Suraiya FAROQHI, İbn Haldun Üniversitesi  

 Prof. Dr. M. Şükrü HANİOĞLU, Princeton University  

 Prof. Dr. Metin HEPER, Bilkent Üniversitesi  

 Prof. Dr. Eyyüp Günay İSBİR, İstanbul Aydın Üniversitesi  

 Prof. Dr. Mustafa Çağatay OKUTAN, Karadeniz Teknik Ü.  

 Prof. Dr. İlber ORTAYLI, MEF Üniversitesi  

 Prof. Dr. İzzet ÖZGENÇ, Ankara Hacı Bayram Veli Ü.  

 Prof. Dr. Bekir Berat ÖZİPEK, İstanbul Medipol Üniv.  

 Prof. Dr. Aykut POLATOĞLU, Yakın Doğu Üniversitesi  

 Prof. Dr. Ali Yaşar SARIBAY, Uludağ Üniversitesi  

 Prof. Dr. Yasemin SEBECZEK, University of Cambridge  

 Prof. Dr. Mehmet SEYİTDANLIOĞLU, Hacettepe Üniv.  

 Prof. Dr. Gencay ŞAYLAN, Lefke Avrupa Üniversitesi  

 Prof. Dr. Özer ERGENÇ, Bilkent Üniversitesi  

 Prof. Dr. Yusuf TEKİN, Milli Eğitim Bakanlığı  

 Prof. Dr. H. Bahadır TÜRK, Ankara Hacı Bayram Veli Ü.  

 Prof. Dr. Hasan YAYLI, Kırıkkale Üniversitesi  

 Prof. Dr. Ayşegül MENGİ, Ankara Üniversitesi  

 Prof. Dr. Barış ÖVGÜN, Ankara Üniversitesi  
 





Sabır GÜLER   545 
   

                   

 

  Gözde ATALAY   567 
 

 

Serkan YOLCU  591 
           

 

 

Muammer KAYMAK 619 
 

 

 

Betül SARI AKSAKAL  659 
  

 
 

Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında          
Türkiye’de Devletin Evrimi      

Araştırma Makalesi 

Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal 
Alanın Dijital Kapanı       

Araştırma Makalesi 

1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis    
Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu   
Üzerine Bir İnceleme         

Araştırma Makalesi 

Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu 
Düzeni Sorunu Olarak Eğitim       

Araştırma Makalesi 

On the Plane of the Contradiction Between  
Discourse and Practice: 
Neoliberalism, the Illusion of the Minimal 
State, and the Strategic Operation of Statecraft 
in Turkey during the Özal Era        

Araştırma Makalesi 

AMME İDARESİ Dergisi 
58/4 Aralık 2025 



Mart, Haziran, Eylül ve Aralık aylarında yayınlanır.  

 

URL: www.ammeidaresi.hacibayram.edu.tr  

e-posta: ammeidaresi@hbv.edu.tr  

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi  

Yücetepe Mah. 85. Cad. No:8  

Çankaya Ankara  



Sabır GÜLER   545 
   

                   

 

  Gözde ATALAY   567 
 

 

Serkan YOLCU  591 
           

 

 

Muammer KAYMAK 619 
 

 

 

Betül SARI AKSAKAL  659 
  

 
 

The Evolution of the State in Turkey in the 
Context of the Republican Tradition      

Research Article 

Kafkaesque Governance and Silent Crisis: The 
Digital Capture of the Public Space       

Research Article 

How Many Times Was the 1924 Constitution 
Amended? A Study on the Problem of    
Amending the Constitution Through Legislative 
Interpretation          

Research Article 

The Philosopher and the Porter: Education as a 
Question of Public Order in Adam Smith       

Research Article 

On the Plane of the Contradiction Between  
Discourse and Practice: 
Neoliberalism, the Illusion of the Minimal 
State, and the Strategic Operation of Statecraft 
in Turkey during the Özal Era        

Research Article 

AMME İDARESİ Dergisi 
58/4 Aralık 2025 



Published quarterly in March, June, September and December.  
 

URL: www.ammeidaresi.hacibayram.edu.tr  

e-posta: ammeidaresi@hbv.edu.tr  

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi  

Yücetepe Mah. 85. Cad. No:8  

Çankaya Ankara  



 
 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

Araştırma makalesi 

 

Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında 

Türkiye’de Devletin Evrimi 

 

Sabır GÜLER  

  

 

Öz: Bu çalışma, Türkiye’de devletin tarihsel evrimini cumhuriyetçilik geleneği 

bağlamında analiz etmeyi amaçlamaktadır. Cumhuriyetçilik yalnızca bir yönetim biçimi 

değil, aynı zamanda siyasal meşruiyetin, yurttaşlık anlayışının ve devlet-toplum 

ilişkisinin ideolojik temelidir. Türkiye’de cumhuriyetçilik, özellikle modernleşme 

süreciyle birlikte, sadece bir siyasal tercih değil, aynı zamanda bir toplumsal dönüşüm 

projesi olarak kurgulanmıştır. Literatürde cumhuriyetçilik çoğunlukla anayasal rejim 

tartışmaları ya da kurumsal reformlar çerçevesinde ele alınmakta; devletin ideolojik 

yapılanması, yurttaş kimliğinin inşası ve meşruiyet üretimi gibi boyutlar görece ihmal 

edilmektedir. Bu eksiklikten hareketle bu çalışma, cumhuriyetçilik kuramlarının tarihsel 

gelişimini kavramsal düzlemde irdelemekte ve bu kuramların Türkiye bağlamında nasıl 

içselleştirildiğini ve işlevselleştirildiğini sorgulamaktadır. Böylece devletin evrimi, salt 

yapısal değil, aynı zamanda ideolojik ve kültürel boyutlarıyla değerlendirilmektedir. 

Çalışma, Türkiye’de cumhuriyetçiliğin normatif bir rejim ilkesi olmanın ötesine geçerek, 

süreklilik ve kırılmalarla yeniden inşa edilen bir ideolojik formasyona dönüştüğünü 

ortaya koymakta; bu yönüyle mevcut literatüre kuramsal ve analitik bir katkı 

sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Cumhuriyet, Yurttaşlık, Meşruiyet, Türkiye, Modernleşme 

The Evolution of the State in Turkey in the Context of the Republican 

Tradition 

Abstract: This study aims to analyze the historical evolution of the state in Turkey within 

the framework of the republican tradition. Republicanism is not merely a form of 

government, but a foundational ideological framework that shapes political legitimacy, 

the conception of citizenship, and the relationship between the state and society. In the 

context of Turkey, republicanism has functioned not only as a political choice but also as 

a project of societal transformation, especially during the modernization process. The 

existing literature on Turkish republicanism largely focuses on constitutional debates or 

 
 Doç. Dr., Mersin Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Kamu Yönetimi Bölümü, 

sabirguler@mersin.edu.tr,   ORCID: 0000-0001-9498-6154 

 

Makale Geliş Tarihi: 14.07.2025 

Makale Kabul Tarihi: 23.12.2025 



546        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

institutional reforms, often overlooking the ideological construction of the state, the 

formation of civic identity, and the mechanisms of political legitimacy. Addressing this 

gap, the study explores the conceptual evolution of republican theory and investigates 

how these frameworks have been internalized and operationalized in the Turkish context. 

Accordingly, the evolution of the state is examined not only through structural 

transformations but also through ideological and cultural dimensions. The article argues 

that republicanism in Turkey has evolved beyond a normative regime principle into an 

ideological formation that has been continually reconstructed through moments of 

continuity and rupture. In doing so, this study provides an original theoretical and 

analytical contribution to the literature on republicanism and state theory in Turkey. 

Keywords: Republic, Citizenship, Legitimacy, Turkey, Modernization 

Giriş 

Cumhuriyetçilik, siyasal düşünce tarihinde yalnızca bir yönetim biçimi değil; 

aynı zamanda birey, toplum ve devlet arasındaki ilişkiyi düzenleyen köklü bir 

siyasal-ahlaki gelenektir. Bu gelenek, tarihsel olarak yurttaşlık, özgürlük, ortak 

iyi ve siyasal katılım gibi kavramlar etrafında şekillenmiş; farklı dönemlerde 

yeniden yorumlanarak siyasal düzenlerin meşruiyet zeminini belirlemiştir. Klasik 

cumhuriyetçilik, Machiavelli (2011) gibi düşünürlerin katkısıyla siyasal 

özgürlüğü kamusal yaşama aktif katılım ve yasa üstünlüğü ile tanımlarken; 

modern cumhuriyetçilik Rousseau (2020) ile birlikte genel irade, halk egemenliği 

ve eşit yurttaşlık ilkeleri üzerinden şekillenmiştir. Çağdaş (neo) cumhuriyetçilik 

ise özellikle Pettit (1998) ve Skinner (2018) gibi düşünürlerin etkisiyle, 

özgürlüğü yalnızca tahakkümsüzlük değil, keyfi iktidardan korunma biçiminde 

yorumlayarak, hukuk devleti ve hesap verebilir kurumsallığı ön plana çıkarmıştır. 

Arendt’in (1958) cumhuriyetçiliğe yaklaşımı, klasik cumhuriyetçilik geleneğini 

modern koşullarda yeniden düşünmeye imkân tanıyan özgün bir çerçeve 

sunmaktadır. Arendt’e (1958) için cumhuriyet, yalnızca bir yönetim biçimi değil, 

esas olarak bireylerin özgürce eyleyebildiği, birlikte hareket edebildiği ve 

kamusal bir alan yaratabildiği bir siyasal yaşantı formudur.   

Cumhuriyetçilik, bu kuramsal çerçevesiyle yalnızca siyasal rejimlerin 

biçimlenişine değil, aynı zamanda devletin ideolojik ve kültürel inşa süreçlerine 

de ışık tutar. Bu bağlamda, Türkiye’deki devlet yapısının tarihsel evrimi 

incelenirken, cumhuriyetçiliğin yalnızca bir rejim tercihi olarak değil, aynı 

zamanda devletin meşruiyetini ve yurttaşlık anlayışını biçimlendiren ideolojik bir 

çerçeve olarak işlev gördüğü görülmektedir. Türkiye’de cumhuriyetçilik, 

özellikle erken Cumhuriyet döneminden itibaren, halk egemenliği ilkesinin 

ötesinde bir toplumu dönüştürme projesi olarak benimsenmiş; eğitim, hukuk, 

tarih, dil ve din politikaları aracılığıyla bir yurttaşlık modeli inşa edilmiştir. Bu 

nedenle, Türkiye’de devletin evrimi yalnızca kurumsal bir dönüşüm değil, aynı 

zamanda ideolojik süreklilikler ve kırılmalarla biçimlenen bir siyasal-toplumsal 

mühendislik sürecidir. 

Bu dönüşümü anlamak için yalnızca cumhuriyetçilik kuramları değil, aynı 

zamanda devletin ideolojik yapılanmasını ve hegemonik işleyişini açıklayan 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      547 

teorik yaklaşımlar da gereklidir. Bu doğrultuda bu çalışmada, Althusser’in (2014) 

“devletin ideolojik aygıtları” (DİA) ve Gramsci’nin (2003) “hegemonya” 

kuramları, cumhuriyetçi ideolojinin nasıl içselleştirildiğini, nasıl yeniden 

üretildiğini ve hangi araçlarla süreklilik kazandığını açıklamak üzere kuramsal 

zemine dâhil edilmiştir. Althusseryen anlamda, devlet yalnızca baskı değil, aynı 

zamanda ideolojik aygıtları (eğitim, din, hukuk, medya vb.) aracılığıyla yurttaşlık 

kimliğini biçimlendirir. Gramsciyen analiz ise bu süreci, yalnızca zora değil, rıza 

üretimine dayalı hegemonik bir iktidar ilişkisi olarak ele alır. 

Türkiye’de cumhuriyetçilik geleneği, bu kuramsal yaklaşımlar ışığında 

tarihsel olarak farklı biçimlerde işlev görmüştür. Geç Osmanlı döneminde 

anayasal düzen ve halk egemenliği tartışmaları cumhuriyetçi düşüncenin fikrî 

temelini oluşturmuş; 1923’te Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte bu fikirler kurucu 

ideolojiye dönüşmüştür. 1923–1946 arasında devlet, halkı dönüştürme 

misyonuyla yurttaşlığı tanımlamış ve cumhuriyetçiliği ideolojik aygıtlar yoluyla 

toplumsallaştırmıştır. 1946 sonrası çok partili siyasal hayata geçişle birlikte 

cumhuriyetçilik daha çoğulcu biçimlerde yeniden yorumlanmış; 1961 Anayasası 

ile sosyal yönü güçlendirilmiştir. 1980 sonrası dönemde ise neo-liberal yeniden 

yapılanma sürecinde cumhuriyetçilik ilkeleri daha çok söylemsel düzlemde 

korunmuş, ancak içerik itibariyle hegemonik dönüşüme uğramıştır. Bu dönüşüm, 

yurttaşlık anlayışından kamusal alanın tanımına kadar devletin tüm ideolojik 

biçimlenişini yeniden şekillendirmiştir. 

Bu çalışma, Türkiye’de devletin tarihsel evrimini cumhuriyetçilik geleneği 

bağlamında analiz etmeyi amaçlamaktadır. Temel sorunsal, devletin siyasal ve 

ideolojik yapısının hangi dönemlerde cumhuriyetçilik ilkeleriyle inşa edildiği, bu 

ilkelerin ne tür kurumsal ve toplumsal pratiklerle meşrulaştırıldığı ve zaman 

içinde nasıl dönüştüğü üzerinedir. Analiz, dört tarihsel döneme odaklanacaktır: 

(1) Geç Osmanlı’da anayasal arayışlar ve cumhuriyetçi düşünce, (2) 1923–1946 

arası kurucu Cumhuriyet dönemi, (3) 1946–1980 dönemi ve sosyal devlet 

yönelimi, (4) 1980 sonrası neo-liberal yeniden yapılanma ve ideolojik kırılmalar. 

Literatürde, Türkiye’de cumhuriyetçilik genellikle rejim biçimi ya da 

kurumsal dönüşüm ekseninde ele alınmakta; ancak devletin ideolojik inşası ve 

hegemonik süreçleri yeterince tartışılmamaktadır. Örneğin, Turnaoğlu (2017), 

cumhuriyetçiliği bir devlet ideolojisi olarak ele almakta; ancak bu ideolojinin 

hegemonik süreçlerle nasıl içselleştirildiğine dair derinlemesine bir çözümleme 

sunmamaktadır. Doğan (2023) ise cumhuriyetçi ilkenin anayasal çerçevedeki 

tanımına odaklanmakta, ancak ideolojik ve kültürel boyutları ihmal etmektedir. 

Benzer şekilde, Çeçen (2020) cumhuriyet rejiminin temel ilkelerini savunurken, 

cumhuriyetçiliğin bir toplum mühendisliği aracı olarak nasıl işlediğine dair 

kuramsal bir tartışmaya girmemektedir. Bununla birlikte, Türkiye’de 

cumhuriyetçilik üzerine yapılan çalışmaların önemli bir kısmı, Tek Parti 

dönemiyle (1923–1946) sınırlı kalmakta; ideolojik inşa süreçlerinin yalnızca bu 

dönemle sınırlı olduğu izlenimini vermektedir.  Demirel (2012) ve  Alpkaya’nın 

(2021) eserleri bu yaklaşıma örnek teşkil etmektedir. Bu çalışma, söz konusu 



548        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

boşluğu; yani cumhuriyetçiliğin yalnızca bir rejim tercihi değil, aynı zamanda 

devletin ideolojik ve hegemonik yeniden üretiminde oynadığı rolü açıklayan 

kuramsal bir çerçevenin eksikliğini gidermeyi amaçlamaktadır. Bu doğrultuda, 

cumhuriyetçilik kuramları Althusser’in “ideolojik aygıtlar” ve Gramsci’nin 

“hegemonya” kavramlarıyla bütünleştirilerek, Türkiye’de devletin tarihsel evrimi 

ideolojik bir formasyon olarak analiz edilmektedir. 

Son olarak, bu kuramsal ve tarihsel çerçeve yalnızca geçmişi anlamaya 

değil, aynı zamanda günümüz Türkiye’sindeki siyasal yönelimleri kavramaya da 

imkân tanımaktadır. Bugün “milli irade”, “yeni Türkiye”, “yerli ve milli devlet” 

gibi söylemler etrafında şekillenen siyasal meşruiyet, cumhuriyetçilik ilkelerinin 

yeniden tanımlanmasına ve hegemonik olarak dönüştürülmesine işaret 

etmektedir. Bu çalışma, Türkiye’de cumhuriyetçiliğin yalnızca tarihsel bir rejim 

tercihi değil; aynı zamanda devletin sürekliliğini sağlayan bir ideolojik inşa ve 

hegemonya alanı olduğunu ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu çalışma, 

literatürde çoğunlukla birbirinden bağımsız olarak ele alınan cumhuriyetçilik 

kuramları ile Althusser ve Gramsci'nin devlet teorilerini bütünleştiren özgün bir 

yaklaşım benimsemektedir. Türkiye’de devletin tarihsel evrimini yalnızca 

kurumsal değil, aynı zamanda ideolojik ve hegemonik boyutlarıyla 

değerlendirmeyi hedefleyen bu makale; dört tarihsel dönem boyunca 

cumhuriyetçilik geleneğinin devletin meşruiyeti ve yurttaşlık anlayışı üzerindeki 

etkisini açıklamaya çalışacaktır. Böylece çalışma, Türkiye’de cumhuriyetçiliğin 

yalnızca normatif bir ilke değil, aynı zamanda süreklilik ve kırılmalarla yeniden 

inşa edilen bir ideolojik formasyon olarak nasıl işlediğini ortaya koymakta ve bu 

yönüyle literatüre özgün bir katkı sunmayı amaçlamaktadır.  

Bu çalışmada, Türkiye’de devlet anlayışının Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 

evrimini incelemek amacıyla literatür taraması yapılmıştır. Araştırma, akademik 

makaleler, kitaplar ve siyaset bilimi çalışmalarını kapsayan ikincil kaynaklar 

üzerinden yürütülmüştür. Elde edilen veriler, içerik analizi yöntemi ile sistematik 

bir şekilde kategorilere ayrılmış ve yorumlanmaya çalışılmıştır. Bu yaklaşımın, 

hem cumhuriyetçilik geleneği perspektifinden devletin ideolojik ve kurumsal 

dönüşümlerini anlamaya hem de tarihsel bağlamda mevcut devlet anlayışını 

değerlendirmeye olanak sağlaması beklenmektedir. 

Cumhuriyetçilik Kuramları 

Klasik Cumhuriyetçilik 

Cumhuriyet kavramı, kökenini Latince Res Publica teriminden almakta olup, 

“kamusal meseleler”, “ortak yarar”, “kamusal alan” ya da “halkın oluşturduğu 

komünote” gibi anlamları içermektedir (Audier, 2006: 13). Bu kavram; 

Latince’de Res Publica, İtalyanca’da repubblica, Fransızca’da république ve 

İngilizce’de republic biçiminde karşılık bulmaktadır. Latince'deki Res Publica 

ifadesi, İngilizce ve Almanca çevirilerde genellikle "devlet" sözcüğüyle 

karşılanmış olsa da, bu kullanım kimi düşünürlerce eleştirilmiş, zira cumhuriyetin 

halktan ayrı bir siyasal yapı olarak değil, doğrudan halkın kendisiyle özdeş bir 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      549 

yapı olarak ele alınması gerektiği vurgulanmıştır. Türkçe’ye Arapça’dan geçen 

cumhur kelimesi, (Arapça jmhr kökünden türetilmiştir) meclis, halk kitlesi veya 

kamu anlamına gelmektedir. Cumhuriyet ise halkın doğrudan doğruya egemen 

olması, kendi toplumunu kendisinin yönetmesidir (Turnaoğlu,2017).  

Cumhuriyetçilik, halkın kendi kendisini yönetme hakkını temel alan, 

yurttaşların bağımsız ve özgür bir siyasal topluluk içinde var olmasını öngören 

bir yönetim anlayışıdır. Bu yönüyle monarşik ve despotik yönetim biçimlerine 

karşıt bir düşünsel zemin üzerine inşa edilmiştir. Cumhuriyetçilik, yönetenlerin 

halkın rızasına dayalı meşruiyetle iktidar kullanması gerektiğini savunur. 

Yurttaşların siyasal ve bireysel özgürlüklerinin teminat altına alınması, ancak 

onların kamusal yararın belirlenmesine doğrudan ya da dolaylı yoldan katılımıyla 

mümkün görülmektedir. 

Cumhuriyetçilik kuramları günümüzde genellikle Atina ve Roma 

gelenekleri çerçevesinde ele alınmaktadır. Bu bağlamda cumhuriyetçi 

düşüncenin kökenlerini Antik Yunan’a dayandıran yaklaşımlar (Audier, 2006; 

Kar, 2023; Baştürk, 2013; Günör, 2023), Aristoteles’in Politeia öğretisini 

cumhuriyet düşüncesinin ilk biçimlerinden biri olarak kabul etmektedirler. Buna 

göre Politeia, anayasa, yasa ya da siyasi yönetim olarak tanımlanan, halk, 

yurttaşlık ve siyasal yapı bütünlüğü temelinde şekillenen bir yönetim anlayışını 

ifade eder. 

Roma Cumhuriyetçiliği ise, düşünsel olarak başta Polybios ve Cicero 

olmak üzere Antik Roma’nın önemli siyasal figürlerine dayanmaktadır. Roma 

Cumhuriyeti dönemi (M.Ö. 509–M.Ö. 27), ilk olarak Yunan düşünürü Polybios 

tarafından sistematik biçimde ele alınmıştır. Polybios, Platon ve Aristoteles’in 

anacyclosis (yönetim döngüsü) kuramını benimseyerek, monarşi, aristokrasi ve 

demokrasiyi "iyi yönetim biçimleri" olarak sınıflandırmış; ancak bu yönetimlerin 

doğasında bozulma eğiliminin bulunduğunu ileri sürmüştür. Ona göre bu üç 

yönetimin olumlu yönlerini birleştiren karma anayasa, Roma Cumhuriyeti’nde 

başarılı bir şekilde hayata geçirilmiştir (Ağaoğulları, 2023). 

Polybios’tan yaklaşık bir yüzyıl sonra yaşayan Cicero da De Republica 

(1928) adlı eserinde, karma yönetim anlayışına benzer bir sav geliştirmiştir. Ona 

göre (1928:105), “monarşi, aristokrasi ve demokrasi gibi üç temel yönetim biçimi 

arasında en iyisi, ancak üçünün bir kombinasyonu olan ılımlı ve dengeli bir 

yönetim biçimidir”. Bu ifade, Polybios’ta olduğu gibi, farklı yönetim biçimlerinin 

uyum içinde bir arada bulunmasını esas alan bir cumhuriyetçilik anlayışına işaret 

etmektedir. Ağaoğulları’nın  (2023), “aristokratik cumhuriyet” olarak 

nitelendirdiği bu cumhuriyet anlayışı, Antik Yunan cumhuriyetçiliğini idealist 

bulmakta, bir cumhuriyeti var kılabilecek siyasi meşruiyet ve genişletilebilecek 

özgürlüklerin ancak hukuki koruyuculukla mümkün olabileceğini 

savunmaktadır. Bu klasik cumhuriyetçi düşünce çizgisinden hareketle, 

cumhuriyetçi kuramların kendi içinde hem bağlantılı hem de ayrışan iki ana 

doğrultuya evrildiği görülmektedir: Bunlar neo-Atina cumhuriyetçiliği ve neo-



550        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

Roma cumhuriyetçiliği olarak adlandırılmaktadır (bkz. Keyman ve Turnaoğlu, 

2008). Neo-Atina Cumhuriyetçiliği, Antik Yunan (özellikle Atina) demokrasi 

pratiği ve felsefi mirası doğrultusunda şekillenmiş olup Harrington (1656) Arendt 

(2021) ve Pocock (1975) ve Taylor (2010) gibi düşünürlerin çalışmalarıyla temsil 

edilmektedir. Bu yaklaşım; siyasal katılım, yurttaşlık erdemi ve siyasal özgürlük 

gibi değerlere merkezi bir önem atfetmektedir. Öte yandan, Neo-Roma 

cumhuriyetçiliğinin en tanınmış temsilcileri arasında Skinner (2018) ve Pettit 

(1998) yer almaktadır. Skinner ve Pettit’e göre cumhuriyetçilik düşüncesi, 

Roma’da biçimlenmiş, Rönesans İtalya’sındaki kent devletlerinde (Venedik, 

Floransa, Cenova ve Pisa gibi) belirginleşmiş ve 17. yüzyıldaki İngiliz İç Savaşı 

sonrası siyasal felsefe geleneğine yön vermiştir. Bu iki gelenek arasında kimi 

farklar bulunsa da her ikisinin de üzerinde birleştiği ortak bir figür olarak 

Machiavelli’nin cumhuriyetçiliği ön plana çıkmaktadır.  

Machiavelli’nin (2011) cumhuriyetçiliği, klasik cumhuriyetçilik 

geleneğinin en somut biçimini temsil etmekle kalmaz; aynı zamanda modern 

cumhuriyetçiliğin doğuşuna da zemin hazırlayan yönler taşır. Onun düşüncesi 

genellikle Prens adlı eseri üzerinden değerlendirilse de cumhuriyetçi yönü 

özellikle Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (Titus Livius’un İlk On Kitabı 

Üzerine Söylevler ya da kısaca Discorsi) adlı eserinde açıkça ortaya çıkar. 

Machiavelli, 1498–1512 yılları arasında “Özgürlük ve Barış için Onlar 

Kurulu’nun Sekreterliği”ni yaptığı Floransa Cumhuriyeti’nin neden başarısız 

olduğunu sorgularken çözümü Antik Roma Cumhuriyeti’nin siyasal yapısının 

incelemesinde bulur. Bu bağlamda Discorsi'de, kendisinden önceki düşünürlerde 

olduğu gibi yönetim biçimlerini üç ana başlıkta sınıflandırır: monarşi, aristokrasi 

ve demokrasi. Ancak bu rejimlerin her birinin yozlaşmaya açık olduğunu savunur 

ve bu nedenle en istikrarlı rejimin, bu üç yönetim biçiminin en iyi yönlerini bir 

araya getiren karma yönetim olduğunu ileri sürer. Machiavelli’ye göre (2011), 

karma anayasa sayesinde bir yanda prensin (monarşi), diğer yanda soyluların 

(aristokrasi) ve halkın (demokrasi) erkleri bir arada bulunur. Bu erkler, birbirini 

dengeleyerek denetim altında tutar; böylece siyasal özgürlük mümkün hale gelir.  

Machiavelli’nin özgürlük anlayışı, hem dışsal hem de içsel boyutlar içerir: 

dışsal özgürlük, cumhuriyetin başka devletler karşısında bağımsız olması; içsel 

özgürlük ise bir hanedanın, sınıfın veya toplumsal kesimin tahakkümünün 

engellenmesidir (Ağaoğulları, 2023). Bu bağlamda özgürlük, yalnızca bireysel 

bir hak değil, kamusal erdemin ve siyasal öznenin bir tezahürüdür. Machiavelli 

için yurttaş özgürlüğü, yasa yapım süreçlerine katılma ve yönetime ortak olma 

yoluyla anlam kazanır. Bu içsel özgürlük, aynı zamanda hukuki eşitlik ilkesine, 

yani tüm yetişkin erkek yurttaşların yasalar önünde eşitliğine dayanır. Bu 

çerçevede Machiavelli, özgürlük, yurttaşlık ve ortak iyi kavramlarını merkeze 

alarak, cumhuriyetin yalnızca bir rejim değil, aynı zamanda kamusal sorumluluk 

ve siyasal bilinç temelinde biçimlenen bir yurttaşlık anlayışı olduğunu savunur. 

Onun karma yönetim ve siyasal katılım temelli düşüncesi, klasik 

cumhuriyetçiliğin temel dayanaklarını oluşturur. Aynı zamanda siyasette 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      551 

yozlaşmanın sürekli bir tehdit olduğunu vurgulaması ve bu tehdide karşı siyasal 

yapının dirençli olması gerektiğini savunması, halkın siyasal alana katılımıyla, 

iktidarın kişisizleştirilip kurumlar aracılığıyla işletilmesi gerektiği düşüncesi onu 

modern cumhuriyetçiliğe geçişin öncülerinden biri hâline getirir. Ağaoğulları’nın 

(2023:XXVII) “Halkçı Cumhuriyet” olarak tanımladığı bu cumhuriyetçilik 

anlayışı modern dönemlere esin kaynağı olmuştur.  

Modern Cumhuriyetçilik: Rousseau’nun Yaklaşımı 

Modern cumhuriyetçilik, 18. yüzyılda mutlak monarşilere ve aristokratik 

ayrıcalıklara karşı gelişen halk egemenliği düşüncesiyle birlikte siyasal 

düşüncede yeni bir evreye geçmiştir. Bu dönemin en önemli figürlerinden biri 

olan Rousseau (2020) cumhuriyetçiliği özgürlük, eşitlik ve halkın kolektif iradesi  

temelinde yeniden tanımlamıştır. Rousseau (2020) için birey gerçek anlamda 

ancak halkın ortak iradesinin bir parçası olduğunda özgür olabilir. Onun 

cumhuriyetçilik anlayışı, klasik cumhuriyetçiliğin yurttaşlık erdemi ve siyasal 

katılım odaklı yaklaşımından farklı olarak, bireyin özgürlüğünü doğrudan halk 

egemenliğine bağlamasından kaynaklanmaktadır. Bu bakımdan özgürlük, 

yalnızca bireysel hakların korunması değil, bireyin kendi iradesiyle uyumlu bir 

kolektif iradeye katılımıdır.  

Doğru bir siyasal toplumun (devletin) temellerini ortaya koyabilmek için 

toplum sözleşmesi kurgulayan Rousseau, bu sözleşme ile bireylerin doğal 

durumdan çıkıp siyasal topluma katıldıkları bir kurucu eylemi ortaya koymuştur. 

Sözleşmenin amacı, bireylerin özgürlüklerini korurken aynı zamanda genel irade 

doğrultusunda yaşamasını sağlamaktır. Toplum Sözleşmesi’nde kuramın odak 

noktasına yerleştirilen genel irade, toplumun ortak yararını temel almakta, 

yurttaşların tekil çıkarlarını değil, yurttaşların ortak çıkarlarını savunmaktadır. 

Genel iradenin uygulanması demek olan egemenlik ise yurttaşlar topluluğuna 

(halk) aittir ve halk egemenlik yetkisini bizzat kullanmalıdır. Egemenlik halkın 

iradesinin, yani genel iradenin işleyişidir. Böylece egemenlik, monarşik ya da 

teokratik bir güçten değil, halkın kendi kendini yönetme kapasitesinden doğar. 

Rousseau'nun ifadesiyle egemenlik devredilemez, bölünemez ve sürekli olarak 

halkta kalır (Ağaoğulları, 2006:99-106). Bu yönüyle Rousseau’nun 

cumhuriyetçiliği, yalnızca siyasal katılımı değil, aynı zamanda ahlaki bir 

yurttaşlık formasyonu yaratmayı amaçlar. Yurttaş, yalnızca haklara sahip birey 

değil; aynı zamanda ortak iyi için sorumluluk taşıyan siyasal bir aktördür. Bu 

nedenle cumhuriyet, bir yönetim sistemi olmaktan çok, bir toplum inşası 

projesidir. Rousseau, bu cumhuriyet anlayışıyla, cumhuriyet rejimi çerçevesinde 

halk ile devleti özdeşleştirir (Ağaoğulları, 2016).   

Rousseau’nun bu yaklaşımı, özellikle devletin halkı tanımlama ve inşa 

etme yönündeki iddiası açısından önemlidir. “Tek ve bölünmez halk” anlayışı, 

cumhuriyetin siyasal birliğe dayanan doğasını açıklar. Bu siyasal birlik, 

çoğulculuğa kapalı değilse de, ortak bir iradenin ve kimliğin inşasını zorunlu 

kılar. Bu noktada Rousseau’nun cumhuriyetçiliği, ileride Türkiye gibi 



552        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

modernleşme yolundaki devletlerin toplumu dönüştürme politikalarına kuramsal 

zemin sağlayacaktır. Özellikle erken Cumhuriyet döneminde halkçılık ilkesinin 

inşasında Rousseau’nun “genel irade” anlayışının izleri okunabilir. Devletin 

kendisini halkın temsilcisi ve biçimlendiricisi olarak konumlandırması, 

Rousseau’nun siyasal birlik idealine oldukça yakındır. Yurttaşlık eğitimi, tarih 

yazımı, dil reformu gibi araçlarla homojen bir ulus ve halk oluşturma çabası, 

modern cumhuriyetçiliğin devlet-toplum ilişkisine dair temel varsayımlarına 

dayanmaktadır.  

Rousseau’ya göre cumhuriyetin varlığını sürdürebilmesi, cumhuriyetin 

kurumlarını ve ilkelerini gözeten ve uygulayan yurttaşları gerektirir. Cumhuriyet 

için eşitlik ve özgürlük gereklidir fakat eşitlik ve özgürlük de bir yere kadardır. 

Rousseau için asıl önemli olan yurttaşlar arasında “ortak bir benlik, tüm 

yurttaşları ayrılmaz ve türdeş bir beden haline getirerek bütünleştirecek ortak bir 

duygudaşlık, yepyeni ve seküler bir aidiyet biçimi olan bir “sivil din” olmadan 

düşünülemez” (Akt. Sezer, 2012:8). Cumhuriyetin sürdürülmesi ve 

yaşatılmasında yurttaşlık erdemini en önemli faktör olarak gören Rousseau, Antik 

Yunan cumhuriyetçiliğiyle şekillenen ve ortak iyi/ortak çıkarlar üzerinde 

yükselen bir özyönetim biçimi olan cumhuriyetin kurumsal ve hukuki 

düzenlemelerle kurulamayacağı ve yaşatılamayacağını düşünür. Ona göre 

cumhuriyet, yurttaşların vatana ve cumhuriyete kendini adamasıyla, 

yurtseverlikle yaşatılabilir. Erkler ayrımı ilkesini reddeden Rousseau, 

cumhuriyetin kutsal birliğini ve bütünlüğünü bozacağı endişesiyle kamusal 

tartışmalara, özel çıkarları temsil eden dernek ve örgütlere de karşı çıkar. Hatta 

Sezer’in de işaret ettiği üzere (2012:9) “Rousseau cumhuriyetin yaşayabilmesi 

için kamusal alanın ortadan kaldırılması”nın gerektiğini dahi düşünmektedir.  

Rousseau’nun bu yaklaşımı, kamusal alanı ve çoğulculuğu dışlayan bir 

yönelim taşır. Tartışmanın sınırlandırılması, dernek ve özel çıkar temsilcilerinin 

kamusal alandan dışlanması gibi önerileri, onun cumhuriyetçilik anlayışını katı 

bir birlik ve uyum idealine kilitler. Bu yönüyle Rousseau’nun düşüncesi, 

cumhuriyetçiliğin çoğulcu, katılımcı ve kamusal tartışmayı önceleyen normatif 

ufkuyla ciddi bir gerilim içerisindedir. Rousseau’nun “genel irade” kavramı 

etrafında şekillenen egemenlik anlayışı, modern anlamda sekülerleşmiş bir 

kutsallık nosyonuna dayanır. Bu yönüyle, siyasal olanı aşkın bir mutlaklıkla 

temellendirmesi ve kamusal çoğulluktan ziyade yekpare bir yurttaş kitlesine 

yönelmesi, hem kamusallığın hem de eleştirel demokratik kültürün önünü tıkayan 

sonuçlara yol açar. Böylece cumhuriyetçiliğin temel varsayımlarını taşıyan ancak 

onun çoğulcu ruhuyla çelişen Sezer’in tanımlamasıyla (2012:9) bir “militan 

cumhuriyetçilik” modeli ortaya çıkar. Sonuç olarak, Rousseau’nun 

cumhuriyetçiliği, modern siyasal düşüncede halk egemenliğine dayalı 

cumhuriyet modelinin kurucu teorik çerçevesini sunar. Onun fikirleri yalnızca 

Fransız Devrimi’ni değil, 20. yüzyıldaki ulus-devlet projelerinin ideolojik 

altyapısını da beslemiş; özgürlük, eşitlik ve halk birliği ilkeleri üzerinden 

şekillenen bir siyasal toplum idealine dönüşmüştür. 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      553 

Çağdaş Cumhuriyetçilik  

Çağdaş cumhuriyetçilik anlayışı, esas olarak Neo-Atina ve Neo-Roma 

cumhuriyetçilik yaklaşımlarını içermektedir. Neo-Atina cumhuriyetçiliği 

savunucuları arasında özellikle Arendt (2021) ve Taylor (2010) ön plana 

çıkmaktadır. Bu yaklaşım, bireylerin özgürlüklerini gerçekleştirebilmeleri için 

kendilerini yönetebilecek siyasi kapasiteye sahip olmaları gerektiğini savunur; 

özgürlüğün ancak demokratik bir toplumda, kamusal yaşama aktif katılım 

yoluyla mümkün olabileceğini ileri sürer (Keyman ve Turnaoğlu, 2008). “Güçlü 

cumhuriyetçilik” (Maynor, 2003) olarak da adlandırılan bu gelenek, cumhuriyetçi 

düşüncenin temel kavramları olan özgürlük ve yurttaşlığın, ancak siyasi katılım 

yoluyla somutlaşabileceğini vurgular. Bu anlayışa göre bireyler, gerçek anlamda 

özgür olabilmek için yalnızca özel alanda değil, aynı zamanda kamusal alanda da 

etkin olmalı; siyasal karar alma süreçlerine katılarak kendi kaderlerini belirleme 

iradesi göstermelidir. Neo-Atina cumhuriyetçiliği, bu yönüyle pasif yurttaşlık 

anlayışına karşı çıkarak, aktif yurttaşlığı özgürlüğün ve demokratik meşruiyetin 

temel şartı olarak görmektedir. Dolayısıyla siyasal katılım yalnızca bir hak değil, 

aynı zamanda özgür ve erdemli bir yaşamın zorunlu koşulu olarak değerlendirilir. 

Neo-Atina cumhuriyetçiliğinin önemli düşünürlerinden biri olan Arendt, 

özellikle Devrim Üzerine (2021) adlı eserinde, özgürlüğün yalnızca ekonomik ya 

da toplumsal ihtiyaçların karşılanmasıyla değil, bireylerin kamusal alanda 

eylemde bulunabilmesiyle mümkün olduğunu savunur. Arendt’e göre özgürlük, 

insanın doğrudan siyasal eylemle varlık kazanabildiği bir deneyim alanıdır ve bu 

alan da ancak kamusal alan içinde var olabilir. Arendt, özgürlüğü yalnızca 

bireysel bir durum olarak değil, başkalarıyla birlikte hareket etme ve birlikte 

konuşma pratiği olarak görür. Dolayısıyla siyasal alanın korunması ve 

genişletilmesi, özgürlüğün ve cumhuriyetin sürekliliği açısından yaşamsal 

önemdedir. Yasalar ve kurumlardan oluşan sağlam bir kamusal alanı, tüm siyasi 

yapıların üstünde gören Arendt, bu alanın boş bırakılması durumunda yani 

yurttaşlar tarafından kontrol edilmediği durumlarda bu boşluğun yıkıcı güçler 

tarafından doldurulma (örneğin totaliter ya da despotik rejimler gibi), politik 

kötülüğün ortaya çıkıp vatandaşların yaşamlarına hükmetme, onlara yaşama alanı 

ve hakkı tanımama tehlikesinin ortaya çıkacağına işaret eder (Akt Keyman ve 

Turnaoğlu, 2008). Arendt’te siyasal alan, özgürlüğün anlam bulduğu ve 

gerçekleştiği alan olması bakımından amaçsal değer taşır.  

Arendt’in cumhuriyetçilik anlayışı, temelde çoğulluk ve kamusal özgürlük 

kavramları etrafında şekillenir. Bu iki kavram, onun siyasal düşüncesinin mihenk 

taşlarından biri olan ve 1958’de ilk kez yayınlanan İnsanlık Durumu (The Human 

Condition adlı eserinde sistematik biçimde temellendirilmiştir. Arendt’in 

yaklaşımı, geleneksel politik liberalizmin çoğulluk yorumundan farklı bir 

yönelim taşır. Modern siyasal düşüncede çoğulluk, özellikle 16. yüzyıldan 

itibaren doğal hukuk geleneğinin gelişimiyle birlikte, genellikle toplumsal ve 

kültürel çeşitliliğe — yaşam tarzları, değerler, çıkarlar ve inanç sistemleri gibi 

unsurların farklılığına — referansla ele alınmıştır. Politik liberalizm, bu 



554        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

doğrultuda, bireylerin kendi yaşam projelerini gerçekleştirme haklarını önceleyen 

bir çoğulluk fikri geliştirmiştir. Arendt ise, bu yaklaşımın ötesine geçerek, 

çoğulluğu kanaatlerin ve perspektiflerin çokluğu üzerinden tanımlar ve bu temele 

dayanan bir “tartışmacı cumhuriyetçilik” modeli önerir (Akt.Sezer, 2012:21).  

Arendt’e göre siyasal alanın doğası, yurttaşların ortak bir hakikat etrafında 

birleşmelerinden değil; tam aksine, farklı kanaatlerin ve bakış açılarının bir arada 

bulunmasından doğar. Her birey, dünyayı farklı bir konumdan görür ve duyar; bu 

da siyasal çoğulluğun temelini oluşturur (Arendt, 1958: 57). Dolayısıyla Arendt, 

Rousseau'nun aksine, siyasal olanı türdeş bir kamuoyu yaratmak üzerine kurmaz. 

Rousseau’nun “doğru kanaatleri” inşa ederek bir ortak benlik yaratma yönelimi, 

Arendt açısından politikanın özüne aykırıdır ve otoriter eğilimler barındırır. 

Arendt’in siyaset anlayışında kamusal alan, farklı kanaatlerin bir araya 

geldiği, etkileşim içinde olduğu ve birlikte karar aldığı bir tartışma zeminidir. Bu 

kamusallığın temel ilkesi iknadır. Zorlamaya ve şiddete başvurmadan, karşılıklı 

müzakere, ikna ve uzlaşma yoluyla karar alınması, Arendt’in kamusal özgürlük 

tanımının merkezindedir (Arendt, 2021). Ona göre siyaset, mutlak doğrular 

etrafında değil; ortak dünyaya dair farklı yorumların söze dökülerek birbirine 

açılmasıyla inşa edilir. Bu yönüyle Arendt’in cumhuriyetçiliği, çoğulculuğu 

siyasalın asli bir niteliği olarak gören, farklılıkları bastırmak yerine onları siyasal 

sürecin temel taşı olarak kabul eden bir model sunar. Kamusal özgürlük, yalnızca 

bireyin devlete karşı korunması olarak değil, aynı zamanda yurttaşların birlikte 

düşünme, konuşma ve karar alma kapasitesinin kurumsallaşması olarak görülür. 

Böylece Arendt’in yaklaşımı, çağdaş cumhuriyetçilik tartışmalarında önemli bir 

çoğulculuk ve katılımcılık perspektifi sunar. 

Taylor’un (2010) cumhuriyetçilik anlayışı, bireyin sadece hak sahibi bir 

özne değil, aynı zamanda kimliğini ancak topluluk içinde ve kamusal katılım 

yoluyla inşa edebilen bir varlık olduğu düşüncesi üzerine kuruludur. Bu yönüyle 

Taylor, Neo-Atinacı cumhuriyetçiliğin temel varsayımlarına yakın durur. Neo-

Atinacı anlayış, yurttaşların sadece seçim dönemlerinde değil, sürekli bir kamusal 

tartışma ve katılım içinde olmalarını, böylelikle özgürlüklerini 

gerçekleştirmelerini savunur. Taylor'a göre birey, toplumsal bir bağlamda anlam 

kazanır; dolayısıyla bireysel özgürlüğün gerçekleşmesi, toplulukla olan ilişkilere, 

ortak iyiye ve kamusal yaşama aktif katılıma bağlıdır. Bu yaklaşım, liberal 

gelenekteki negatif özgürlük anlayışına karşılık olarak pozitif özgürlük anlayışını 

ön plana çıkarır. Taylor, liberalizmin atomistik birey tasarımını eleştirerek 

(Audier, 2006:118), bireyin kimliğinin toplumsal ve tarihsel ilişkiler içinde 

şekillendiğini savunur. Bu yönüyle onun düşüncesi, cumhuriyetçiliğin yurttaşlık 

etiği vurgusunu yeniden gündeme getirir. Taylor’un cumhuriyetçilik anlayışı aynı 

zamanda çokkültürlülük ve kendi değerlerini oluşturan ve benimseyen bireylerin, 

seçtikleri değerler doğrultusunda toplumsal yaşam içinde yer almalarına olanak 

sağlayan gerekli ilkesel tutum anlamına gelen “tanınma” politikaları (akt., 

Baştürk, 2013:119) ekseninde de önem taşır. Bu görüş, klasik cumhuriyetçiliğin 

homojen yurttaşlık anlayışından farklı olarak, çağdaş dünyadaki çoğulcu 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      555 

toplumlara hitap eden bir cumhuriyetçilik tasarımı sunar. Sonuç olarak Taylor’un 

görüşleri, Neo-Atinacı cumhuriyetçiliğin demokratik katılım, yurttaşlık ve 

özgürlük gibi temel ilkeleriyle örtüşürken; bu kuramı, çokkültürlü ve kimlik 

temelli çağdaş sorunlar doğrultusunda derinleştirmektedir. 

Çağdaş cumhuriyetçilik kuramının diğer ayağını oluşturan Neo-Roma 

cumhuriyetçilik anlayışı Skinner ve Pettit tarafından temsil edilmektedir. 

Kuramının temeline özgürlük anlayışını koyan Skinner, hem Aristoteles’çi 

özgürlük anlayışını hem de liberalizmin özgürlük anlayışını eleştirmiş, Roma 

düşünsel geleneğinde çok boyutlu olarak ele alınan özgürlük kavramını 

geliştirmiştir. Skinner’ın neo-Roma cumhuriyetçiliği, özgürlüğü bireyin 

başkalarının keyfi müdahalesine maruz kalmadan yaşaması olarak tanımlar 

(Skinner, 2018:27-69).  Skinner’a göre, özgürlük yalnızca yasa ile 

sınırlandırılmış bir çerçevede mümkündür; çünkü ancak hukukun egemenliği, 

bireyin diğer bireylerin ya da yöneticilerin keyfi müdahalesine karşı korunmasını 

sağlar. Skinner için özgürlüğün nihai aşaması siyasi katılımdır. Siyasal katılım 

ise bireylerin kendi kaderlerini başkasının keyfi iradesine bırakmamaları ve bu 

nedenle onların hür bir biçimde hareket edebilmeleri için zorunluluktur (Baştürk, 

2013:122). 

Pettit (1998:43-45), çağdaş cumhuriyetçilik düşüncesinde özellikle 

“tahakkümsüzlük” (non-domination) kavramı etrafında şekillenen yaklaşımıyla 

öne çıkar. Pettit’e göre özgürlük, yalnızca bireyin fiilen müdahaleye 

uğramamasıyla değil, aynı zamanda bir başkasının keyfi müdahalesine açık 

olmamasıyla mümkündür. Bu yönüyle Pettit (1998:39) klasik negatif özgürlük 

anlayışının yetersizliğini vurgular; çünkü bireyin fiilen müdahale edilmese bile, 

bir otoritenin keyfi kararlarına tabi olması özgürlük ihlalidir. Cumhuriyetçi 

özgürlük, Pettit’in kuramsal çerçevesinde, bireyin tahakküm altına alınmadığı, 

yani başka bir özne ya da yapının keyfi iradesine maruz kalmadığı bir durumdur. 

Bu anlayış, özgürlüğü yalnızca bireysel haklarla değil, aynı zamanda kurumsal 

ve hukuksal güvencelerle tanımlar. Pettit, bu çerçevede cumhuriyetçiliği sadece 

bir siyasal rejim biçimi olarak değil, aynı zamanda tahakkümü önleyecek 

kurumsal mekanizmaların tasarlanması gereken normatif bir ideal olarak görür. 

Tahakkümsüzlük ilkesi, özgürlüğün sadece “karışılmama” (interference) değil, 

aynı zamanda “karışılabilir olma ihtimalinden” de korunma gerekliliğine işaret 

eder. Bu bağlamda özgürlük, potansiyel tahakküm ilişkilerinden arınmış bir 

toplumsal yapı içinde var olabilir. Bu da bireylerin hem hukuken korunmasını 

hem de siyasal ve kamusal süreçlere erişimini gerekli kılar. 

Pettit, cumhuriyetçi özgürlüğün hayata geçebilmesi için yalnızca hakların 

tanınmasını değil, aynı zamanda hesap verebilirlik, şeffaflık ve kamusal denetim 

gibi kurumsal araçların etkin biçimde işlemesini şart koşar. Böylece yurttaşların 

yalnızca haklarının değil, tahakküme karşı direniş kapasitelerinin de güvence 

altına alınması sağlanır.Sonuç olarak, Pettit’in cumhuriyetçiliği, bireysel 

özgürlüğü tahakkümsüzlük temelinde yeniden tanımlarken; bu özgürlüğün ancak 

hukuki, kurumsal ve kamusal güvencelerle kalıcı kılınabileceğini savunur. Bu 



556        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

yaklaşım, çağdaş demokratik devletlerin kurumsal tasarımı açısından da önemli 

bir çerçeve sunmaktadır. Çağdaş cumhuriyetçilik, bu iki damarın etkileşimiyle, 

hem aktif yurttaşlık etiğini hem de kurumsal güvenceyi bir araya getirmeye 

çalışan bir yönelim kazanmıştır. 

Cumhuriyetçilik Kuramlarının Ortak Temaları ve Türkiye’ye 

Yansımaları  

Türkiye’de devletin tarihsel evrimi, sadece yapısal veya kurumsal değil, aynı 

zamanda cumhuriyetçilik geleneği içindeki anlam değişimleri üzerinden 

okunabilir. Bu kuramsal çerçeve, devleti meşrulaştıran ilkelerin, yurttaş-devlet 

ilişkilerinin ve egemenlik anlayışlarının zaman içinde nasıl değiştiğini gösterir. 

Aynı zamanda cumhuriyet kuramları, Türkiye’deki cumhuriyetçilik 

uygulamalarının hem ideal düzlemdeki hedeflerini hem de pratikteki 

sınırlılıklarını değerlendirmek açısından önemlidir. Özellikle Türkiye gibi 

modernleşmeyi büyük ölçüde devlet eliyle gerçekleştiren toplumlarda, 

cumhuriyetçilik ideolojisi yalnızca siyasal sistemin biçimi değil, aynı zamanda 

toplum mühendisliği aracı olarak da işlev görmüştür. Bu nedenle, Türkiye’deki 

cumhuriyetçilik anlayışının tarihsel evrimi, yukarıda açıklanan kuramsal 

yaklaşımlarla birlikte ele alınmalıdır. 

Bu kuramsal arka plan, Türkiye’deki devletin cumhuriyetçilikle kurduğu 

ilişkinin dönemsel olarak nasıl farklılaştığını anlamak açısından yönlendirici bir 

çerçeve sunar. Cumhuriyetçilik yalnızca teorik bir ideal olarak değil; her tarihsel 

bağlamda yeniden tanımlanan ve pratiğe aktarılan bir siyasal anlayış olarak işlev 

görmüştür. Bu bağlamda, Türkiye'de cumhuriyetçiliğin izlediği seyir, belirli 

tarihsel dönemlerde öne çıkan kuramsal yaklaşımlarla birlikte okunmalıdır. 

Örneğin klasik Cumhuriyetçilik Geç Osmanlı düşüncesiyle kesişmiş, Modern 

Cumhuriyetçilik, 1923 sonrası kurulan rejim tarafından egemenliği halkta 

temellendirmesi özelliğiyle erken Cumhuriyet dönemine karşılık gelmekte, 

çağdaş cumhuriyetçilik ise 1980 sonrası ve günümüzü kapsamaktadır. Aşağıda, 

sırasıyla klasik, modern ve çağdaş cumhuriyetçilik kuramlarının, Türkiye’deki 

devlet anlayışıyla nasıl kesiştiği tarihsel-toplumsal bağlamlar içinde ele 

alınacaktır. Ne var ki bu teorik çerçeveyi ayrıntılandırmadan önce Gramsci’nin 

hegemonya ve Althusser’in devletin ideolojik aygıtları konulu yaklaşımlarına 

bakmak gerekmektedir.  

Cumhuriyetçilik kuramları, devletin meşruiyeti, özgürlük anlayışı ve 

yurttaşlık etiği açısından önemli kavramsal çerçeveler sunmaktadır. Ancak 

Türkiye örneğinde cumhuriyetçilik, yalnızca anayasal bir rejim tercihi değil; aynı 

zamanda toplumsal yapıyı biçimlendiren bir ideolojik proje olarak işlev 

görmüştür. Bu durum, devletin yalnızca siyasal değil, aynı zamanda kültürel, 

sembolik ve pedagojik alanlarda da etkin olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla 

Türkiye’de cumhuriyetçilik geleneğini tarihsel bağlamı içinde anlamlandırmak 

için, bu ideolojik yönelimi ve toplumsal etkilerini analiz etmeye imkân tanıyan 

kuramsal araçlara ihtiyaç vardır. 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      557 

Bu bağlamda Gramsci’nin hegemonya kuramı ile Althusser’in devletin 

ideolojik aygıtları yaklaşımı, cumhuriyetçiliğin Türkiye’de nasıl 

içselleştirildiğini, nasıl yeniden üretildiğini ve hangi yollarla süreklilik 

kazandığını açıklamak açısından özel bir önem taşımaktadır. Gramsci, iktidarın 

yalnızca zora değil, aynı zamanda rızaya dayalı olarak kurulabileceğini 

savunarak, özellikle devletin kültürel liderlik biçimleri aracılığıyla kurduğu 

ideolojik tahakkümü analiz etmeye olanak sunar. Althusser ise devletin yalnızca 

baskı aygıtlarıyla değil, eğitim, hukuk, medya, din gibi ideolojik aygıtlar yoluyla 

da toplumu şekillendirdiğini vurgular. Her iki yaklaşım da, Türkiye’de 

cumhuriyetçilik ideolojisinin nasıl toplumsallaştığını ve hangi araçlarla yeniden 

üretildiğini çözümleyebilmek için işlevsel kuramsal çerçeveler sunmaktadır. 

Cumhuriyetçilik, Meşruiyet ve Devletin İdeolojik Yapısı: 

Gramsci ve Althusser Perspektifi 

Hegemonya ve Rıza Üretimi: Gramsci’nin Yaklaşımı 

Gramsci, klasik Marksist devlet anlayışını dönüştürerek devleti yalnızca baskı ve 

zor aygıtı olarak değil, aynı zamanda kültürel ve ideolojik düzeyde işleyen bir 

hegemonya mekanizması olarak tanımlar. Gramsci’ye göre (2003) egemen 

sınıflar, kendi dünya görüşlerini evrensel ve doğal bir hakikat gibi sunarak, alt 

sınıfların rızasını kazanır ve böylece iktidarlarını meşrulaştırırlar. Bu hegemonik 

düzen, yalnızca devletin açık baskısı yoluyla değil, aynı zamanda sivil toplum 

alanında yer alan kurumlar –okullar, medya, aile, din ve kültür– aracılığıyla tesis 

edilir. 

Gramsci’nin bu yaklaşımı, Türkiye’de Cumhuriyet’in kuruluş döneminde 

yürütülen ideolojik dönüşüm sürecini anlamada özellikle açıklayıcıdır. 1923–

1946 döneminde devlet, sadece siyasal iktidarı elinde tutmakla kalmamış; aynı 

zamanda yeni bir yurttaş modeli inşa etmek için tarih anlatılarını yeniden 

şekillendirmiş, dili sadeleştirmiş, dini kamusal alandan uzaklaştırmış ve eğitim 

yoluyla cumhuriyetçi değerleri nesiller boyu içselleştirmeyi amaçlamıştır. Bu 

sürecin, yalnızca otoriter bir modernleşme veya baskıcı bir devlet refleksi olarak 

değil; aynı zamanda bir hegemonya inşası olarak okunması gerekir. Gramsciyen 

anlamda bu dönem, Cumhuriyetçi ideolojinin “ortak akıl” gibi sunularak topluma 

kabul ettirildiği bir kültürel ikna sürecidir. Devletin modernleşme projesi, 

yalnızca yasalarla veya zor kullanımıyla değil, aynı zamanda “rıza üretimi” 

yoluyla –örneğin Halkevleri, Köy Enstitüleri gibi araçlarla– halkın katılımını ve 

içselleştirmesini sağlayarak hayata geçirilmiştir. Böylece egemenlik yalnızca 

yukarıdan inşa edilen bir şey değil, aynı zamanda alttan gelen onayla sürekli 

yeniden kurulan bir iktidar formu hâline gelmiştir. Gramsci’nin hegemonya 

kavramı bu nedenle, Türkiye’de cumhuriyetçiliğin neden ve nasıl kalıcı bir 

ideolojik formasyon hâline geldiğini anlamak için temel bir teorik çerçeve sunar. 

 

 



558        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

Devletin İdeolojik Aygıtları: Althusser’in Katkısı 

Althusser, Marksist devlet teorisine radikal bir müdahalede bulunarak, devletin 

yalnızca baskıcı değil aynı zamanda ideolojik bir yapı olduğunu ileri sürer. Ona 

göre devlet iki temel düzlemde işler: Baskı aygıtları (ordu, polis, mahkemeler,)) 

aracılığıyla dışsal kontrol sağlarken, ideolojik aygıtlar (okul, aile, medya, din, 

hukuk sistemi vb.) aracılığıyla bireyleri özneleştirir, yani belirli ideolojik kodlarla 

düşünmeye ve davranmaya yönlendirir. Bu ideolojik aygıtlar, bireylerin egemen 

düzeni sorgulamadan kabul etmelerini sağlar; böylece sistemin yeniden üretimi 

mümkün olur. 

Türkiye özelinde düşünüldüğünde, özellikle erken Cumhuriyet 

döneminden itibaren uygulanan birçok reform Althusser’in devletin ideolojik 

aygıtları kavramıyla uyum içindedir. Yeni kurulan rejim, kendi ideolojisini 

eğitim müfredatlarından medya organlarına, tarih yazımından dil devrimine 

kadar pek çok alanda yerleştirmeye çalışmıştır. Örneğin 1930’larda okullarda 

okutulan tarih kitapları, geçmişi yeni ideolojiyle uyumlu hale getirmiş; dil 

devrimiyle eskiyle sembolik bağ kopartılmış, laiklik reformlarıyla din, kamusal 

meşruiyet alanından dışlanmıştır. Tüm bu uygulamalar, bireyin cumhuriyetçi 

ideolojiyi içselleştirmesi için devletin ideolojik aygıtlarının seferber edildiğini 

gösterir. 

Althusser’in kavramsallaştırması, devletin yalnızca yukarıdan aşağıya 

baskı kuran bir yapı olmadığını; aksine bireyleri “özne” haline getirerek, onlara 

belirli bir ideolojik pozisyon atadığını vurgular. Bu açıdan Türkiye’de yurttaş, 

yalnızca siyasal sistemin bir unsuru değil; aynı zamanda devletin ideolojik olarak 

şekillendirdiği bir kurgudur. Bu analiz, cumhuriyetçiliğin Türkiye’de nasıl bir 

“normal” haline geldiğini, nasıl doğal bir dünya görüşü gibi içselleştirildiğini 

anlamak için güçlü bir kuramsal imkân sunar. 

Gramsci ve Althusser’in sunduğu bu kuramsal araçlar, Türkiye’de 

cumhuriyetçilik geleneğini yalnızca anayasal bir tercih ya da rejim biçimi olarak 

değil, aynı zamanda devletin toplumu dönüştürme süreçlerinde kullandığı 

ideolojik ve kültürel bir inşa pratiği olarak değerlendirmeye imkân tanır. 

Gramsci’nin hegemonya kavramı sayesinde, cumhuriyetçi ideolojinin yalnızca 

siyasal iktidarın tepesinden dayatılan bir proje değil, aynı zamanda toplumsal rıza 

üretimi yoluyla kökleşen bir hegemonya biçimi olduğu görülebilir. Bu perspektif, 

halk egemenliği söylemiyle şekillenen devletin, aynı anda “halka rağmen halk 

için” diyebileceğimiz bir modernleşme hamlesi yürüttüğünü ortaya koyar. 

Althusser’in devletin ideolojik aygıtları yaklaşımı ise, Türkiye’de 

cumhuriyetçiliğin kurumsallaşmasında ve kuşaklar arası aktarımında hangi 

araçların işlev gördüğünü analiz etmede kritik rol oynar. Eğitimden hukuka, 

medyadan dile kadar birçok alanda cumhuriyetçi değerlerin bireylere nasıl 

içselleştirildiği, bu kuram aracılığıyla çözümlenebilir. Böylece, cumhuriyetçilik 

yalnızca normatif bir ilke değil; devletin sürekliliğini sağlayan, yurttaş kimliğini 

biçimlendiren ve toplumsal düzeni meşrulaştıran bir ideolojik formasyon olarak 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      559 

ele alınabilir. Bu kuramsal çerçeve doğrultusunda, şimdi Türkiye’deki devletin 

tarihsel evrimi, dört temel dönem üzerinden analiz edilecek; her bir dönem, 

cumhuriyetçilik ideolojisinin nasıl kurumsallaştığı, toplumsallaştığı ve dönüşüme 

uğradığı bağlamında değerlendirilecektir. 

Türkiye'de Devletin Tarihsel Evrimi 

Geç Osmanlı’da Cumhuriyetçilik: Klasik İlkeler ve Anayasal 

Arayışlar 

Geç Osmanlı dönemi, imparatorluğun çok boyutlu krizlerle yüzleştiği ve aynı 

zamanda modernleşme ile siyasal yenilenme çabalarının yoğunlaştığı kritik bir 

süreçtir. Tanzimat (1839) ve Islahat (1856) Fermanları gibi reform hareketleri, 

Osmanlı toplumunda hukukun üstünlüğü, bireysel haklar ve merkeziyetçilik gibi 

modern siyasal ilkelerin yaygınlaşmasının önünü açmıştır. Tarihsel olarak 

bakıldığında “cumhuriyet” kelimesi 1830’larla birlikte Osmanlı basınında 

tartışılmaya başlamıştır. Bu tartışmalarda cumhuriyet, saltanat veya krallıkla 

karşılaştırılmış, cumhuriyetçi yönetim biçimi “modern bir icat” olarak görülmüş 

ve cumhuriyetçi yönetim, halk arasından birinin başkan olarak seçildiği temsili 

bir hükümet biçimi olarak tanımlanmıştır (Turnaoğlu, 2017).  

Osmanlı Devleti’nde göçmenler, Carbonari ve Masonlar aracılığıyla 

yayılan cumhuriyet fikirlerinin, ülkede bir cumhuriyet kurulması olasılığını 

tartışan ilk entelektüel grubun Genç Osmanlılar olduğu bilinmektedir.1865 

yılında ortaya çıkan, Namık Kemal, Şinasi, Ali Suavi, Ziya Paşa gibi isimlerin 

yer aldığı Genç Osmanlılar, gazetecilikleri aracılığıyla cumhuriyetçilik ve 

anayasacılık konulu tartışmalar yürütmüşlerdir. Genç Osmanlılar’ın ileri 

gelenlerinden Namık Kemal, Cumhuriyetçiliğin temel kavramlarından olan 

hürriyet, eşitlik, hukuk, anayasal sistem, kuvvetler ayrılığı gibi kavramları 

Osmanlı İmparatorluğu coğrafyasının bütünlüğünün korunması açısından önemli 

saymaktaydı.  Yazılarında cumhuriyetçiliği tartışan Namık Kemal, bu yönetimi 

Osmanlı Devleti açısından uygun bulmamakla birlikte(Koçak, 2009:248) bir 

“İslami Cumhuriyet”i (Turnaoğlu, 2017) Osmanlı Devleti  için mümkün 

görmekteydi.  Yine Genç Osmanlılar içinden Ziya Paşa (2009:474), “İdare-i 

Cumhuriyet ile Hükümet-i Şahsiye’nin Farkı” başlıklı yazısıyla, cumhuriyeti 

tartışmakta ve cumhuriyeti savunmaktadır.   

Reformist sürecin kurumsal düzeydeki en önemli adımları olan Tanzimat 

ve Islahat fermanları, çoğunlukla merkezi otoritenin güçlendirilmesine ve 

imparatorluğun bütünlüğünün korunmasına odaklanmıştır (Mardin, 1990). 

Ancak bu fermanlar dolayısıyla girişilen reformlar, Osmanlı Devleti’nde 

anayasal düşüncenin zeminini de dolaylı olarak hazırlamıştır (Mardin,1990). 

1876 Anayasası ve Meşrutiyet’in ilanı, halk egemenliği fikrini ilk kez resmî 

düzlemde gündeme getirmiştir. Yüzyılın sonlarına doğru, özellikle II. 

Meşrutiyet’in 1908’de ilanı, Osmanlı Devleti topraklarında anayasal yönetim ve 

halk egemenliği fikirlerinin somutlaşmasına zemin hazırlamıştır. Bu dönemde 



560        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

Jön Türkler gibi düşünürler, klasik cumhuriyetçilikte vurgulanan erdemli yurttaş, 

kanun hâkimiyeti ve kamusal katılım ilkelerini Osmanlı siyasal hayatına taşımaya 

çalıştılar (Mardin, 1990; Ahmad, 1993). II. Meşrutiyet rejimi, halkın siyasi 

katılımını artırmayı amaçlasa da bu katılım pratikte sınırlı kalmış ve egemenlik 

anlayışı geleneksel ilahi ve hanedan temelli meşruiyetten tam olarak 

kopamamıştır (Hanioğlu, 2008). Ayrıca, Osmanlı İmparatorluğu’nun çok etnili 

ve çok dinli yapısı, millet sistemi aracılığıyla farklı grupların siyasi ve toplumsal 

haklarının ayrıcalıklı ve parçalı bir şekilde düzenlenmesini zorunlu kılmıştır. Bu 

durum, homojen bir yurttaşlık anlayışının gelişimini engellemiş ve cumhuriyetçi 

ilkelerin tüm toplum katmanlarına eşit biçimde nüfuz etmesini sınırlamıştır 

(Chatterjee, 1993). Dolayısıyla, Geç Osmanlı’da cumhuriyetçilik, Batılı klasik 

cumhuriyetçilik ilkeleri ile Osmanlı’nın özgün siyasal yapısının oluşturduğu 

karmaşık bir sentezin ürünü olmuştur. 

Bu çerçevede, Osmanlı anayasal hareketleri ve cumhuriyetçi düşünceler, 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucu ideolojisinin ve modern devlet anlayışının 

teorik ve pratik zeminini oluşturmuştur.  Geç Osmanlı dönemi, Türkiye’de 

cumhuriyetçilik geleneğinin kurucu ilkelerinin temellerinin atıldığı ve siyasal-

toplumsal mühendisliğin temellerinin şekillendiği kritik bir evredir. 

Erken Cumhuriyet Dönemi ve Modern Cumhuriyetçilik: Devletin 

İdeolojik İnşası 

1923 yılında Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulması, Osmanlı Devleti’nden kopuşun 

ve yeni bir siyasal düzenin inşasının simgesi olarak ortaya çıktı. Cumhuriyet 

rejiminin meşruiyeti, halk egemenliği ilkesi üzerine kurulmasına rağmen, bu 

egemenlik pratikte sınırlı ve temsili biçimde gerçekleşti. Bu dönemde devlet, 

sadece siyasal bir otorite değil, aynı zamanda toplumsal dönüşümün ideolojik ve 

kültürel aygıtlarıyla donanmış ve devlet hegemonik bir aktör olarak 

konumlanmıştır.  

Althusser’in “Devletin İdeolojik Aygıtları” kavramı, bu dönemin 

politikalarını anlamak için merkezi bir teorik araçtır. Althusser (2014), devletin 

sadece baskı aygıtlarıyla değil, eğitim, medya, hukuk ve kültürel kurumlar gibi 

ideolojik aygıtlarla bireylerin bilinç ve kimliklerinin şekillendirildiğini ileri sürer. 

Türkiye’deki erken Cumhuriyet reformları, bu bağlamda değerlendirildiğinde, 

eğitim sisteminin (örneğin Köy Enstitüleri), resmi tarih anlayışının ve dil 

devriminin ideolojik aygıtlar olarak işlev gördüğü görülür (Keyder, 1987). Bu 

araçlar aracılığıyla yeni bir cumhuriyetçi yurttaşlık kimliği inşa edilmiş, 

Osmanlı’nın çok-dinli, çok-etnisiteli yapısından kopuş sağlanmıştır. 

Gramsci’nin hegemonya kuramı ise, yukarıda da belirtildiği üzere, devletin 

iktidarını sadece zor kullanımıyla değil, toplumsal rıza üreterek meşrulaştırdığına 

işaret etmektedir. (Gramsci, 2003). Türkiye Cumhuriyeti’nin tek parti dönemi 

boyunca yürüttüğü modernleşme, laiklik ve ulus inşası projeleri, devletin 

hegemonik hedefine hizmet eden stratejiler olarak okunabilir (Zürcher, 2004). 

Halkın geniş kesimlerinde cumhuriyetçi ideolojinin içselleştirilmesi, bu rıza 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      561 

üretiminin önemli bir göstergesidir. Ancak bu hegemonik proje, aynı zamanda 

toplumsal dışlamalar ve homojenleştirme çabalarıyla birlikte ilerlemiştir 

(Ahmad, 1993). Bu dönemde, cumhuriyetçi yurttaşlık modeli normatif olarak 

halk egemenliğine dayansa da uygulamada siyasal katılım sınırlıdır ve 

çoğulculuk yok sayılmıştır.  Devletin modernleşme hedefleri, yurttaşların siyasal 

alan dışına itilmesi ve devletin kamusal alan üzerindeki tekelleşmesini 

beraberinde getirmiştir. Bu durum, modern cumhuriyetçilikteki özgürlük ve 

katılım idealinin Türkiye’de farklı bir biçim almasına neden olmuştur.  

Türkiye’deki cumhuriyet deneyimi, Rousseau’nun siyasal düşüncesinde 

merkezî bir yer tutan bölünmez egemenlik anlayışının, yerel bağlamda 

dönüştürülmüş fakat özünde otoriter bir versiyonu ile şekillenmiştir. Özellikle 19. 

yüzyıldan itibaren Kıta Avrupa’sında yerleşiklik kazanan bu mutlak egemenlik 

fikri, hem teorik düzlemde hem de siyasal uygulamada Türkiye’deki 

cumhuriyetçilik anlayışına doğrudan veya dolaylı biçimde nüfuz etmiştir. 

Egemenlik ya “devlet aklı”na ya da “milli irade”ye atıfla temellendirilmiş, ancak 

her iki durumda da çoğulluk ve muhalefet, cumhuriyetin kurucu unsurları olarak 

değil; “birlik ve bütünlüğe tehdit” oluşturan unsurlar olarak kodlanmıştır. Bu 

zihinsel yapı, yalnızca bir yönetim pratiğini değil, aynı zamanda politik 

meşruiyetin tanımını da belirlemiştir. Cumhuriyet fikri, muhalefetsiz bir yönetim 

anlayışıyla özdeşleştirilmiş; siyasal çoğulluk, farklılık ve eleştiri kültürü, çoğu 

zaman “ihanet”, “bölücülük” ya da “devlete karşı gelme” gibi suçlamalarla 

bastırılmıştır. Bu anlayışın izleri, Türkiye’nin siyasal tarihinde farklı dönemlerde 

ve farklı iktidar aktörlerinde tekrarlanarak kendini göstermiştir. 

Sonuç olarak, 1923–1946 dönemi, Türkiye’de devletin cumhuriyetçi 

ideolojiyi sistematik olarak kurumsallaştırdığı, ideolojik aygıtlar yoluyla 

toplumsallaştırdığı ve hegemonik bir rıza mekanizması yaratarak kendi 

meşruiyetini güçlendirdiği kritik bir süreçtir. Bu evre, Türkiye’de 

cumhuriyetçilik geleneğinin normatif çerçevesinin belirlendiği ve toplumsal-

kültürel mühendisliğin temellerinin atıldığı kurucu bir dönem olarak 

değerlendirilebilir. 

1946–1980: Çok Partili Hayata Geçiş, Sosyal Devlet ve 

Cumhuriyetçilikte Çoğulcu Dönüşümler 

Türkiye’de 1946 yılında çok partili siyasal hayata geçiş, cumhuriyetçilik 

geleneğinde önemli bir paradigma değişimine işaret eder. Tek parti rejiminin 

otoriter ve merkeziyetçi yapısından farklı olarak, çok partili sistem, siyasi 

rekabeti ve çoğulculuğu gündeme getirmiş, bu da devletin ideolojik yapısında ve 

yurttaşlık anlayışında önemli etkiler yaratmıştır. Sosyal devlet anlayışı, 1961 

Anayasası ile anayasal güvence altına alınmış, devletin toplumsal refahı sağlama 

ve sosyal adaleti gözetme yükümlülüğü güçlendirilmiştir (Keyder, 1987). Bu, 

cumhuriyetçi yurttaşlık anlayışında “sosyal haklar” boyutunun öne çıkmasını 

sağlamış, devletin sadece hukuki ve siyasi değil, ekonomik ve sosyal alanda da 

yurttaşların yaşam kalitesini iyileştirme sorumluluğu belirginleşmiştir. Böylece 



562        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

cumhuriyetçilik, klasik özgürlük ve katılım anlayışının ötesinde, sosyal koruma 

ve eşitlik hedefleriyle genişlemiştir. 

Althusseryen ideolojik aygıtlar açısından, çok partili dönemde devletin 

ideolojik yönlendirme mekanizmaları daha karmaşık ve çoğulcu bir yapı 

kazanmıştır (Althusser, 2014). Eğitim sistemi ve resmi ideoloji cumhuriyetçi 

değerleri yaymaya devam ederken, medyada ve toplumun farklı kesimlerinde 

çeşitli siyasi görüşler yer bulmaya başlamıştır. Devletin ideolojik üretiminde 

birden fazla aktör ve ses etkili olmuş, böylece cumhuriyetçi hegemonya tek 

biçimli olmaktan çıkmıştır. 

Gramsci’nin hegemonya kavramı bu dönemdeki ideolojik ve siyasal 

mücadeleleri anlamada kritik önem taşır. Çok partili sistemde egemen sınıf ve 

siyasi aktörler arasında hegemonya mücadelesi yoğunlaşmış, devletin hegemonik 

projesi toplumsal rıza üretmeye çalışırken farklı toplumsal kesimlerin direnişi ve 

alternatif söylemleri de görünür olmuştur (Gramsci, 2003). Bu durum, 

cumhuriyetçi devlet söyleminin yeniden üretilmesini zorlaştırmış ve toplumsal 

kutuplaşmalara yol açmıştır. Siyasi rekabet ve ideolojik çeşitlilik, yurttaşların 

siyasal katılımı açısından olumlu bir gelişme olsa da, bu dönemde siyasal 

istikrarsızlık ve toplumsal gerilimler artmıştır. 1960 darbesi ve sonrası politik 

krizler, cumhuriyetçilik geleneğinin hem ideolojik hem pratik boyutlarda 

sınanmasına neden olmuştur (Ahmad, 1993). Devletin meşruiyet kaynakları 

yeniden tartışılmış, cumhuriyetçilik anlayışındaki süreklilik ve kopuşlar 

belirginleşmiştir. 

Özetle, 1946–1980 dönemi, Türkiye’de cumhuriyetçilik geleneğinin 

kurumsal çoğulculuk, ideolojik rekabet ve sosyal devlet ilkeleri bağlamında 

dönüşüme uğradığı, siyasi katılımın genişlediği ancak aynı zamanda derin 

toplumsal ve siyasal çatışmaların yaşandığı bir evredir. Bu süreç, devletin 

hegemonik söylem ve uygulamalarının yeniden müzakere edildiği, modern 

Türkiye’nin siyasal-toplumsal yapısının şekillendiği kritik bir dönemdir. 

1980 Sonrası: Neo-liberal Dönüşüm, İdeolojik Kırılmalar ve 

Cumhuriyetçilikte Yeni Dinamikler 

12 Eylül 1980 askeri darbesi, Türkiye siyasetinde ve devlet yapısında köklü bir 

dönüşümü tetikleyen bir kırılma noktasıdır. Darbe sonrası kurulan anayasa ve 

yeni siyasi düzen, devletin yapısal olarak güçlendirilmesi ve kontrol 

mekanizmalarının artırılması yönünde adımlar atılmıştır (Keyman, 2010). Bu 

dönemde aynı zamanda neo-liberal ekonomi politikalarının uygulanmaya 

başlanmasıyla birlikte devletin ekonomik rolü küçülmüş, piyasa odaklı bir 

dönüşüm süreci başlamıştır. 

Neo-liberal dönüşüm, devletin sosyal devlet işlevlerini sınırlandırırken 

bireyci yurttaşlık anlayışını ve tüketim toplumu kültürünü öne çıkarmıştır. Bu 

çerçevede cumhuriyetçilik geleneği, özellikle sosyal devlet ilkesiyle uyumlu olan 

dayanışma ve eşitlik vurgularından uzaklaşarak, bireysel özgürlük ve ekonomik 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      563 

başarı gibi unsurları ön plana çıkarmıştır. Böylece devlet-vatandaş ilişkisi, daha 

çok rekabet ve bireysel sorumluluk üzerine kurgulanmaya başlanmıştır. 

Althusser’in ideolojik aygıtlar teorisi ışığında, 1980 sonrası dönemde 

devletin eğitim, medya ve kültürel kurumları neo-liberal ideolojiyi yaymak ve 

meşrulaştırmak için yeniden organize edilmiştir. Medyanın ticarileşmesi ve 

devletin ideolojik söylemlerini yeniden şekillendirmesi, bireyci ve tüketimci bir 

toplum imajını desteklemiştir (Althusser, 2014). Eğitim politikalarında ise piyasa 

ihtiyaçlarına yönelik nitelik ve beceri geliştirme önceliği öne çıkmış, klasik 

cumhuriyetçi eğitim ideallerinden bir sapma gözlenmiştir. 

Gramsci’nin hegemonya kavramı, neo-liberal ideolojinin toplumsal rıza 

mekanizmalarıyla nasıl kabul gördüğünü açıklamada önemli bir araçtır. Bu 

dönemde devletin hegemonik projesi, önceki cumhuriyetçi normlardan farklı 

olarak, piyasa liberalizmini ve bireyci değerleri topluma kabul ettirmek üzerine 

kurulmuştur. Ancak neo-liberal hegemonya mücadelesi, toplumsal muhalefet ve 

alternatif toplumsal hareketlerin varlığı nedeniyle sürekli bir yeniden üretim 

süreci olarak sürmüştür. 

Siyasal söylemde, 1980 sonrası Türkiye’sinde “milli irade”, “yerli ve milli 

devlet” gibi kavramlar etrafında yeni bir devlet ideolojisi geliştirilmiş, bu 

söylemler cumhuriyetçilik kavramının içeriğini değiştirmiştir.. Bu yeni söylem, 

hem devletin meşruiyetini pekiştirmeyi hem de küresel ekonomik ve siyasal 

değişimlere yanıt vermeyi amaçlamıştır. Ancak bu süreç, cumhuriyetçilik 

geleneğinde hem süreklilikleri hem de kopuşları beraberinde getirmiştir. Sonuç 

olarak, 1980 sonrası dönem, Türkiye’de cumhuriyetçilik anlayışının neo-liberal 

dönüşüm ve ideolojik yeniden yapılanma ekseninde derin kırılmalar yaşadığı; 

devletin ekonomik, siyasal ve kültürel rolleri bakımından yeniden biçimlendiği 

bir süreçtir. Bu dönem, çağdaş Türkiye siyasetinin ve devlet-toplum ilişkilerinin 

temel dinamiklerinin yeniden şekillendiği bir dönemdir.  

Sonuç 

Bu çalışma, Türkiye’de devletin tarihsel evrimini cumhuriyetçilik geleneği 

bağlamında ele alarak, siyasal rejimlerin biçimlenmesinin ötesinde, ideolojik ve 

hegemonik süreçlerin belirleyici rolünü ortaya koymuştur. Geç Osmanlı’dan 

1980 sonrası döneme kadar uzanan dört tarihsel kesitte, cumhuriyetçilik 

anlayışının farklı dönemlerde değişen sosyo-politik koşullar ve hegemonik 

mücadeleler çerçevesinde yeniden yorumlandığı ve bu yorumların devletin 

meşruiyet temellerini şekillendirdiği görülmüştür. 

Klasik cumhuriyetçilikten modern ve çağdaş yaklaşımlara uzanan teorik 

perspektifler, Türkiye’de devlet-toplum ilişkilerinin ve yurttaşlık kavramının 

dönüşümünü açıklamada kritik bir altyapı sunmuştur. Özellikle Althusser’in 

ideolojik aygıtlar teorisi, devletin toplumsal kontrol ve kimlik üretme 

mekanizmalarını anlamada anahtar bir kavram olarak kullanılmış; Gramsci’nin 



564        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

hegemonya yaklaşımı ise devletin ideolojik liderlik mücadelesini ve toplumsal 

rıza üretme süreçlerini açıklamada vazgeçilmez bir çerçeve sağlamıştır. 

Erken Cumhuriyet döneminde devletin toplumu dönüştürme hedefiyle 

eğitim, dil, tarih gibi alanlarda yoğun ideolojik aygıtlar seferber ettiği; bu 

dönemde cumhuriyetçilik geleneğinin tekçi ve merkezci bir ideolojik proje olarak 

öne çıktığı anlaşılmıştır. 1946–1980 döneminde çok partili siyaset ve sosyal 

devlet ilkeleriyle cumhuriyetçilik anlayışında çoğulculuk ve sosyal haklar 

boyutlarının geliştiği, ancak ideolojik çoğulculuğun hegemonya mücadelesini 

beraberinde getirdiği tespit edilmiştir. 1980 sonrası neol-iberal dönüşüm ise 

devletin sosyal işlevlerini sınırlandırırken, cumhuriyetçilik kavramının içerik ve 

işlevinin neo-liberal ideoloji çerçevesinde yeniden biçimlendirildiği kritik bir 

kırılma noktası olmuştur. 

Bu bağlamda, cumhuriyetçilik Türkiye’de yalnızca bir siyasal rejim biçimi 

değil aynı zamanda devletin sürekliliğini sağlayan, toplumsal ilişkileri 

şekillendiren ve ideolojik bir inşa süreci olarak ele alınmalıdır. Çalışma, bu 

yönüyle cumhuriyetçilik geleneğinin tarihsel süreklilik ve dönüşümlerini 

bütünlüklü bir perspektifle değerlendirmeye çalışmış, devletin hegemonik 

stratejilerini anlama konusunda teorik ve tarihsel altyapı sunmayı amaçlamıştır.  

Kaynakça 

Ağaoğulları, M. A. (2006). Ulus Devlet ve Halkın Egemenliği, Ankara: İmge Yayınları. 

Ağaoğulları, M. A. (Ed). (2016). Sokrates’ten Jakobenlere: Batı'da Siyasal Düşünceler, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ağaoğulları, M. A.,(2023). “Antik Roma’dan Fransız Devrimi’ne Cumhuriyetçi 

Düşünce.” Mülkiye Dergisi, 47(5), XI–LV. 

Ahmad, F. (1993). The Making of Modern Turkey. Routledge. 

Althusser, L. (2014). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları (Çev. Alp Tümertekin). 

İstanbul: İthaki Yayınları. 

Alpkaya, F. (2021). Cumhuriyetçilik. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arendt,H.,(1958). The Human Condition., Chicago:University of Chicago Press.  

Arendt, H. (2021). (3. Baskı). Devrim Üzerine, Çev. O. Eylül Kara, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Audier, S., (2006). Cumhuriyet Kuramları. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Baştürk, E. (2013). “Çağdaş siyaset felsefesinde iki tarz-ı cumhuriyetçilik: Atina ve 

Roma anlayışlarının karşılaştırılması”. Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 6(1), 1–22. 

Chatterjee, P. (1993). The Nation and Its Fragments: Colonial and Postcolonial 

Histories. Princeton University Press. 

Cicero, M. T. (1928). De Republica (C. W. Keyes, Ed.). Loeb Classical Library, No. 

213. Cambridge, MA: Harvard University Press. 



Cumhuriyetçilik Geleneği Bağlamında Türkiye’de Devletin Evrimi      565 

Çeçen, A. (2020). Türkiye'de Cumhuriyetçilik. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Demirel, A. (2012). Tek Parti’nin Yükselişi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Doğan, O. K. (2023). Türk Anayasa Hukukunda Cumhuriyetçilik İlkesi. Ankara: Adalet 

Yayınevi. 

Gramsci, A. (2003). Hapishane Defterleri (Der. & Çev. Süleyman S. İrvan). Ankara: 

Dipnot Yayınları. 

Günör, R. B. (2023). “Cumhuriyet Düşüncesinin Felsefi Temelleri Hakkında Bir 

İnceleme”. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

2023 (Cumhuriyetin Yüzüncü Yılı Özel Sayısı), 87–94. 

https://doi.org/10.56387/ahbvedebiyat.1197208. 

Hanioğlu, M. Ş. (2008). A Brief History of the Late Ottoman Empire. Princeton 

University Press. 

Harrington, J. (1656). The Commonwealth of Oceana. Erişim adresi: 

http://www2.fcsh.unl.pt/docentes/rmonteiro/pdf/Oceana.pdf 

Kar, E. (2023). “Cumhuriyet düşüncesinin felsefi temelleri olarak Aristoteles’in Politeia 

öğretisi”. Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 22(Cumhuriyet’in 100. 

Yılı), 25–37. https://doi.org/10.21547/jss.1352350 

Keyder, Ç. (1987). State and Class in Turkey: A Study in Capitalist Development. 

London: Verso. 

Keyman,F, ve B.Turnaoğlu (2008).“Neo-Roma ve Neo-Atina Cumhuriyetçiliği: 

Cumhuriyetçilik Demokratikleşme ve Türkiye”. 

https://www.academia.edu/103434846/... E.T. 05.07.2025 

Koçak, C., (2009). “Namık Kemal”. Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat 

ve Meşrutiyet’in Birikimi Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, C.1., İstanbul: 

İletişim Yay. 244-265. 

Machiavelli, N., (2011). Söylevler, Çeviren: Talha Uğurluel, İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

Mardin, Ş. (1990). Türk Modernleşmesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Maynor, J., (2003). Republicanism in the Modern World, Cambridge: Cambridge Polity 

Press. 

Pettit, P., (1998).Cumhuriyetçilik Bir Özgürlük ve Yönetim Teorisi. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Pocock, J. G. A. (1975). The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and 

the Atlantic Republican Tradition. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Rousseau, J.-J. (2020). Toplum Sözleşmesi ( Çev.V. Günyol). İstanbul: İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Sezer,D., (2012). “Çoğulluk ve Politika: Rousseau, Arendt, cumhuriyetçilik” Toplum ve 

Bilim, s.124, 7-36 



566        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 545-566 

Skinner, Q., (2018). Liberalizmden Önce Özgürlük. Çev. K. Özdil, İstanbul: Islık 

Yayınları. 

Taylor, C. (2010). “Tanınma Politikası”, çev. Yurdanur Salman, Çokkültürcülük; 

Tanınma Politikası, ed. Amy Gutman, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Turnaoğlu, B. (2017). The Formation of Turkish Republicanism. London: Princeton 

University Press. 

Ziya Paşa (2009). “İdare-i Cumhuriye ile Hükümet-i Şahsiyenin Farkı”. Cumhuriyet’e 

Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, C.1., İstanbul: İletişim Yay., s. 474-476. 

Zürcher, E. J. (2004). Turkey: A Modern History (3rd rev. ed.). London & New York: 

I. B. Tauris. 



 
 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Araştırma makalesi 

 

Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal 

Alanın Dijital Kapanı 

 

Gözde ATALAY  

 

 

Öz: Bu teorik makale, Kafka’nın Bir Köpeğin Sorguları öyküsündeki metaforlardan 

hareketle, yerel siyasetin arz ve talep kesiminde yer alan aktörler açısından demokratik 

katılım pratiklerini eleştirel bir perspektifte tartışmaktadır. Bu tartışma, demokrasinin 

dijitalleşmesi ile sayısallaşan vatandaş kavrayışında, kamusal mal ve hizmetlere eşit ve 

adil erişimin ne ölçüde mümkün olduğunu Kafkaesk bağlamda ele alarak; yönetişimin 

sessiz krizi ile bilimsel bilginin önemini normatif bir yaklaşımla açıklamaya 

çalışmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kafkaesk Yönetişim, Vatandaş Katılımı, Dijital Demokrasi 

Kafkaesque Governance and Silent Crisis: The Digital Capture of the Public 

Space 

Abstract: This theoretical article focuses on a theoretical discussion of democratic 

participation practices in terms of actors in the supply and demand side of local politics 

through the metaphors in Kafka's Investigations of a Dog. This discussion tries to explain 

the silent crisis of governance and the importance of scientific knowledge with normative 

approach by addressing the extent to which equal and fair access to public goods and 

services is possible in the digitalization of democracy and the concept of digitized citizen 

in a Kafkaesque context.  

Keywords: Kafkaesque Governance, Citizen Participation, Digital Democracy 

 

 

 
 Dr., Bağımsız Araştırmacı, gozdeatalay09@gmail.com, ORCID: 0000 0001 5488 3417 

Makale Geliş Tarihi: 25.03.2025 

Makale Kabul Tarihi: 23.12.2025 

mailto:gozdeatalay09@gmail.com


568        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Bir Köpeğin Araştırmaları- Sorguları
1
, deliliğe şarkı söylemeyi, dünyayla dans 

etmeyi, uçan köpekler hakkında varsayımlarda bulunmayı ve uzun bir süre gıda 

yoksunluğu çekmeyi konu edinen teorik bir hicivdir. 

Aaron Schuster 

Giriş 

Kamu ekonomisinde kamusal hizmetlerin arz ve talebinin tespiti, temsil ilişkileri 

ve kurumsal sınırlar içinde oldukça karmaşık ve çok aktörlü bir süreç olarak 

yürütülmektedir. Bu nedenle, kamu politikaları, hükümetlerin ya da resmî 

otoritelerin tek yönlü kararlarından ibaret değil; bireyler, çıkar grupları, 

bürokrasi, siyasal aktörler, meslek örgütleri, uzman topluluklar ve sivil toplum 

kuruluşları gibi geniş bir aktör yelpazesinin etkileşimiyle şekillenmektedir. Bu 

bağlamda literatürde yer alan “politika alt sistemi” (policy subsystem)  kavramı 

özel bir önem taşımaktadır. Politika alt sistemleri, belirli bir politika alanında 

(örneğin çevre, eğitim, sağlık, tarım vb.) etkileşim hâlinde bulunan aktörlerin 

oluşturduğu; bilgi paylaşımının, koalisyonların ve rekabetin iç içe geçtiği 

dinamik yapılardır. Bu alt sistemler; politik, kurumsal ve toplumsal koşullardaki 

değişimlere bağlı olarak zaman içinde genişleyebilmekte, dönüşebilmekte veya 

daralabilmektedir. Bu nedenle politika süreci, tek merkezden yönetilen doğrusal 

bir mekanizma olmaktan ziyade, çok aktörlü ve çok boyutlu bir etkileşim alanı 

olarak adlandırılmaktadır (Howlett ve Ramesh, 1995).  

Söz konusu etkileşim alanında katılımcı demokrasi, gündem oluşturma, 

tartışma ve ortak çalışma biçimleri üzerinden öz yönetime doğru açılan toplumsal 

bir öğrenme süreci üretmektedir. Temsilin sınırlılıklarına rağmen güçlü 

demokrasinin temellerinin atılmasına öncülük eden bu deneyimler, yerel katılım 

sürecinde birlikte tartışan, birlikte eylemde bulunan, bağ kuran ve paylaşan 

vatandaşların “ben” merkezli taleplerin ötesine geçerek “biz” olmayı, kamusal 

meselelerde “bizce” ve “bizli” düşünmeyi öğrenmelerine imkân tanımaktadır 

(Barber, 1995).  

Dijitalleşmeyle birlikte vatandaşlar, dijital demokrasinin birer paydaşı 

olarak politikacılarla iletişim kurabilmekte, taleplerini ifade edebilmekte ve 

sosyal sermaye içinde “dijital hemşehri”ler olarak anılmaktadır. Ancak dijital 

sosyal sermayenin köprüleyici niteliği, kullanıcıların dijital arayüzler üzerinden 

 

1 Kafka’nın Almanca özgün adı Forschungen eines Hundes olan kısa öyküsü 1922 yılında 

kaleme alınmış, yazarın ölümünden sonra 1931’de yayımlanmıştır. Eser İngilizceye 

Investigations of a Dog başlığıyla çevrilmiştir. Türkçe çevirilerde eser, Bir Köpeğin 

Araştırmaları ve Bir Köpeğin Sorguları adlarıyla karşımıza çıkmaktadır. Bu çalışma, 

ağırlıklı olarak Toplumsal Dönüşüm Yayınları’nın 1995 tarihli (2. basım, çev. Mehmet 

Doğan) Bir Köpeğin Sorguları baskısı esas alınarak kaleme alınmıştır. Bununla birlikte, 

Can Yayınları tarafından Almanca aslından Tevfik Turan’ın çevirdiği 2019 tarihli Bir 

Köpeğin Araştırmaları kitabından da yer yer alıntılara başvurulmuştur. İki farklı çeviriye 

başvurulmasının nedeni, öykünün Türkçe literatürde yerleşmiş iki adlandırmasını birlikte 

dikkate almaktır.  



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      569 

birbirleriyle ve politikacılarla kurdukları iletişimi kimi zaman kutuplaştırıcı ve 

yıkıcı bir hâle de getirebilmektedir (Gülgör, 2022:146). Demokrasinin 

‘dijitalleşmesi’ bir yandan vatandaş katılımını artırma iddiası taşırken, diğer 

yandan veri odaklı yönetişim anlayışı içinde ‘bizce’ düşünme ve birlikte 

müzakere etme imkânını sayısal göstergelere ve dijital izlere indirgemektedir. 

Post demokrasi bağlamında dijital araçlar, her ne kadar “aşağıdan yukarıya 

katılım” kanalları olarak sunulsa da, çoğu zaman şirketler, siyasal elitler ya da 

liderler tarafından tepeden kontrol edilen, hedefli ve manipülatif kampanyaların 

aracına dönüşmektedir (Crouch, 2019).  

Söz konusu çalışmada yönetişim, demokrasi ve katılımın dijitalleşmesine 

ilişkin kavramlar; vatandaşların politika yapma süreçlerine dijital araç ve 

uygulamalar üzerinden dâhil olarak taleplerini ilettikleri, fikirlerini müzakere 

ettikleri ya da yerel projeler için oy kullandıkları uygulamalar bütünü olarak 

çerçevelenmiştir. Bu teorik çalışma, Franz Kafka’nın Bir Köpeğin Sorguları 

öyküsünden ilham alarak, demokratik katılımın bürokratik engeller ve 

dijitalleşme süreciyle dönüştüğü tartışmalı yapıyı gündeme taşımaktadır. Franz 

Kafka’nın Bir Köpeğin Sorguları öyküsü, gıdaya erişim, bölüşümde adalet, 

sessizlik, dışlanma, dijitalleşen yerel yönetişimde ortaya çıkan eşitsizlikleri ve 

katılım illüzyonunu kavramsallaştırmak adına bir okuma sunmaktadır. Bu 

öyküde araştırmacı köpek, köpeklerin gıdaya nasıl ve hangi yöntemlerle 

eriştikleri sorusuyla araştırmalarına başlar. Bir gün karşısına yedi yetişkin köpek 

çıkar ve onların havlamalarını müzik olarak yorumlayarak “yedi büyük müzik 

ustası” olarak adlandırır.  

Araştırmacı köpek bu köpeklere sorular yöneltmesine rağmen hiçbir 

karşılık alamaz; sorularına gösterilen kayıtsızlık sonrası kendisini görünmez 

hisseder. Gıdaya erişim konusundaki sorgulamalarını derinleştiren araştırmacı 

köpek, bu kez havada asılı durabilen “uçan köpekler”le karşılaşır; onların 

gösterişli varlığını hayranlıkla izler, fakat halkın gündelik yaşamıyla hiçbir 

bağlarının olmamasını ve gerçeklikten uzak bilgilerini eleştirir. Araştırmacı 

köpek, hakikate ulaşmanın yolunu ısrarla soru sormakta ve bilimi temel almakta 

görse de kendi bilimsel altyapısının yetersiz olduğunu düşündüğü için giderek 

içine kapanır; bir süre sonra sorularını diğer köpeklere değil, kazdığı bir çukurun 

içine anlatmayı tercih eder. Gıdanın “havada kapılması” bilmecesini çözmek 

amacıyla şehirden uzaklaşarak, yiyeceğin kendiliğinden gelmesini beklediği bir 

oruç tutar. Bu deney sürecinde hem diğer köpekler tarafından bulunmaktan hem 

de bilimin bulgularına dayanarak kendisine getirilecek bir yiyeceğin orucunu 

bozmasından korkar. Ancak açlık, araştırmacı köpeği tükenme noktasına 

getirirken orucu hâlâ “en son ve en güçlü araştırma silahı” olarak görmektedir. 

Açlıktan bayılmak üzereyken karşısına birden tazı çıkar; tazı, araştırmacı köpeği 

bu kuytudan gitmeye zorlar. Araştırmacı köpek, tazının şarkı söylemeye 

hazırlandığını görünce son gücüyle oradan uzaklaşır ve bundan sonra 

araştırmalarını gıda bilimi ile müzik bilimi arasında gidip gelen kıyaslamalar 

üzerinden sürdürür (Kafka, 1995).  



570        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Kafka’nın bu öyküsünde araştırmacı köpeğin, hakikati ararken bilimsel 

bilgiye ulaşma çabası, onu sistematik bir yalnızlığa ve dışlanmaya götürmektedir. 

Onun karşılaştığı engeller, günümüzde vatandaşların demokratik katılımının 

önüne çekilen görünmez duvarları anımsatmaktadır. Dijital katılımın kapsayıcı 

bir biçimi olarak öne çıkan dijital yönetişim, yerel demokrasinin 

güçlendirilmesine alternatif bir çağrıdır. Ancak bu sistemde bazı vatandaşların 

sesi yükselmeye devam ederken bazıları sessizliğe mahkûm edilmektedir. 

Dijitalleşen kamusal alanın başlangıçta taşıdığı demokratikleşme ve katılımcılığı 

güçlendirme iddiasının zamanla paradoksa dönüşmesi dijital kapanları 

anımsatmaktadır. Katılım kültürünün gerçek anlamda gelişmediği toplumlarda 

bu kapan, bilimsel ve kamusal değerlerden uzak, teknik ve manipülatif bir araca 

dönüşmektedir. Bilimsel bilginin politikaya yön verme gücü gittikçe zayıflarken 

Kafkaesk bir yönetişimin de kapısı aralanmaktadır.  

Tam da bu noktada çalışma, Bir Köpeğin Sorguları öyküsünden hareketle, 

Kafkaesk yönetişim kavramına yeni bir tanımlama getirerek, vatandaşların ve 

politikacıların toplum içindeki yerini teorik bağlamda anlamaya 

odaklanmaktadır. Dijital kapanın ve Kafkaesk yönetişim biçiminin, yerel 

demokraside gerçek sınırları ile bu krizi nasıl görünür kıldığını tartışmaya 

açmaktadır. Yerel demokrasinin dijital yansımalarını daha net görebilmek 

amacıyla başlatılan bu tartışma, bilimsel bilgiye verilen önemin çağdaş yönetim 

metodolojilerindeki yerini ve demokratik katılımın sessiz krizini normatif 

yaklaşım2 bağlamında gündeme taşımaktadır.  

Kafkaesk Yönetişim: Bir Köpeğin Sorguları 

Bir Köpeğin Sorguları öyküsündeki araştırmacı köpek, ontolojik bir düzlemde 

toplumsal “ortak iyi”nin keşfinde bilimsel bilginin rolünü sorgulamaktadır. 

Öykü, azınlığın derin farkındalıklarını ve bireyin toplumsallaşma sürecinde 

yalnızlaşan iç dünyasını, inzivaya çekilmiş bir köpeğin anlatımı üzerinden 

zihinde canlandırmaktadır. Kafka, uçan köpekler metaforu ile kuralların 

sorgulanamaz bir şekilde kabul edildiği politik bir düzene yönelik eleştirel bir 

okuma sunmaktadır. Öyle ki, toplumsal gerçekliklerden kopuk bir biçimde 

 

2 Günümüzde Yeni Kamu Yönetimi yaklaşımının etkisiyle kamu yönetimi disiplini, kamu 

hizmetlerini çoğunlukla ölçülebilir performans göstergeleri üzerinden değerlendirmekte; 

bu süreçte “kamusal iyilik”, adalet ve demokrasi gibi normatif kavramlar sıklıkla arka 

plana itilmektedir. Normatif teori ise tam bu noktada, kamusal iyilik ölçütünü esas alarak 

“nasıl bir demokrasi, nasıl bir yönetim olmalı?” sorusuna yanıt aramaktadır (Stivers, 

2000). Kamu maliyesi açısından normatif teori, toplum refahını artırmaya dönük soruları 

merkeze almakta; kısaca kamu malları ve kamu politikalarının “nasıl olması gerektiği” 

üzerinden adaletin ve sosyal refahın hangi değer yargıları temelinde sağlanabileceğini 

tartışmaya açmaktadır (Desmarais, 2014). 

 



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      571 

bilimsel bilginin peşinden koşanları “uçan köpekler” olarak betimleyerek, sosyal 

meselelerden bölüşümde adalete uzanan bir sorgulama yürütmektedir.  

Eser, köpeğin kendisine bir lütuf olarak verilen ya da verilmeyen besinlerin 

nasıl, kimler tarafından ve niçin üretildiği konusunda bir sorgulama 

başlatmaktadır. Kafka, öyküde köpeğin söylemiyle besinlerin başka bir canlıyla 

paylaşılmamasını bireysel bencillik değil, bir “köpek yasası”nın sonucu olarak 

kavramsallaştırmakta ve “Halkın oy birliği ile verdiği bir karar, bencilliğe karşı 

kazandıkları zaferin ürünüdür. Ellerinde bir şeyleri olanlar daima azınlıktır. 

Yiyeceğin yoksa biraz sana da verelim argümanı yalnızca bir ağız 

alışkanlığıdır...” (Kafka, 1995) diyerek bunu temellendirmektedir. Bu vurgu, 

çoğunluk oyuyla alınan kararların her zaman “ortak iyi”yi yansıtmayabileceğini; 

politik tercih ve mekanizmaların, kolektif ihtiyaçları tanıma ve karşılama 

konusunda kimi zaman sınırlı ve dışlayıcı kalabildiğini metaforik biçimde 

görünür kılmaktadır. Açıkçası bu durum, grup tercihlerinde seçenekler arasında 

geçişkenliğin sağlanamayabileceğini ve dolayısıyla rasyonel kolektif tercihlerin 

her zaman mümkün olmadığını vurgulayan Condorcet paradoksuna yönelik 

tartışmaları hatırlatmaktadır.  

Söz konusu paradoksa göre politik kararların kimler tarafından, nasıl, 

hangi zaman diliminde alınacağı, seçimlerin hangi yönüyle gerekçelendirileceği 

konusunda tutarsızlıklar mevcuttur. Bu bağlamda kamusal tercihleri siyasal 

oylama sistemleriyle tespit etme noktasında iki farklı durumla karşı karşıya 

kalınmaktadır. Birincisi, vaat edilen kamusal hizmetleri tercih etmeyenlerin bu 

kamusal mal ve hizmetlerin maliyetlerine katlanmaları (Kalkan, 2016:113-115), 

ikincisi, vatandaşların bireysel çıkarları ile kolektif çıkarlar arasındaki 

uyumsuzluğun bileşim yanılgısı (fallacy of composition)3 yaratmasıdır. Bu 

yaklaşım, bütünü oluşturan parçaların özelliklerini doğrudan doğruya bütüne 

atfeder (Soysal, 2016:89). Karar alma mekanizmasındaki aktörlerin 

önceliklerinin doğrudan politikanın karakterine ve yönüne yansıyacağı varsayımı 

bu yanılgının en açık örneğidir. Hukukun üstünlüğü ilkesi bağlamında 

düşünüldüğünde ise, siyasal ve bürokratik aktörlerin kurumsal öncelik ve 

sınırlılıkların yasa yapma süreçlerine olduğu gibi yansıması, hukukun genel, 

nesnel ve kapsayıcı niteliğini zayıflatma riski taşımaktadır. Oysa hukukun 

üstünlüğü, normatif çerçevenin sermayenin ya da kişisel ve idari çıkarların anlık 

yönelimleriyle yapılandırılmamalıdır. Öykü temelinde bu mesele Aras 

(2018:324) tarafından şöyle değerlendirilmektedir: 

Yasayı ortadan kaldırıp yerine başka bir yasa getirmekten ziyade, 

uygulama noktasında ortaya çıkan arzu akışlarına dâhil olup bu akışların 

 

3 Fallacy of composition (bileşim yanılgısı), bireysel düzeydeki tercih ve gerekçelerin 

doğrudan “toplumun isteği”ne tercüme edilebileceği varsayımına işaret etmektedir. 

Hardin’e göre devletin, vatandaşlarının ne istediğini tekil ve tutarlı bir irade gibi “biliyor” 

olduğunu varsaymak yanlıştır; çünkü toplumsal tercihler, çok sayıda çıkar ve kaygının iç 

içe geçtiği karmaşık bir bileşimdir (Hardin, 1997: 204). 



572        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

ayırt edilemediği noktaya kadar ilerleyip bir teşhiste bulunmak gerekir. 

Mesela araştırmacı köpek, köpeklerin “dayanışma” içinde olması gerektiği 

noktasında kendisinin diğer köpeklerden çok farklı düşündüğünü fark 

etmiştir. Burada söz konusu olan yasa ya da kavram “dayanışma”dır ama 

diğer köpeklerden ayrıldığı nokta dayanışma arzusunun arkasındaki “güç” 

kaynağı” konusunda ortaya çıkmaktadır. Çünkü “dayanışma”nın arkasında 

iki ayrı güç kaynağı vardır. Diğer köpekler dayanışmayı “düşmana karşı 

birlik olmak” için istiyorken, kendisi “ortak değerleri yaşatarak mutluluğu 

paylaşmak” için istemektedir. Demek ki hangi güç hâlihazırda devrede ise 

yasayı çekip çeviren de onun gücüdür. Öyleyse yasa diye işitilen her emrin 

düşünmeden uygulanması, iliği boşaltılmış kemiği kemirmeye benzer. 

Bu perspektiften bakıldığında, yasayı fiilen harekete geçiren arzu ve güç 

ilişkilerini görünmez kılan her sistem, yargı bağımsızlığını zayıflattığı ölçüde 

hukukun ortak iyiye hizmet eden niteliğini aşındırabilir. Bu durum, vatandaşların 

demokratik katılım haklarını fiilen kullanabildiği zemini genişletmek yerine 

katılım pratiklerini biçimsel prosedürlere indirgeyebilir. Hume’un kozmolojik 

argümana yönelttiği bileşim yanılgısı eleştirisiyle birlikte düşünüldüğünde, 

parçaların nedenli olması üzerinden bütünün de nedenli olduğu sonucuna 

varmanın mantıksal bir yanılgı oluşturduğu görülmektedir (Soysal, 2016). 

Kafka’nın araştırmacı köpeği de sahte bilimin yüce bir konuma getirilmesini 

eleştirerek, türdeşlerinin içgüdüsel eğilimlerinin onları evrensel ve herkes için 

geçerli bir “doğru”ya ulaştırmasının imkânsız olduğunu vurgular. Araştırmacı 

köpek, hak arayışında doğru bilinenler konusunda susmamak gerektiğini; bunun 

en azından bir kere bile olsa denenmeye değer olduğunu söylerken uçan 

köpeklerle mücadele etmenin zorluklarını bir kez daha hatırlatmaktadır. Hangi 

yasanın kimler tarafından ne ölçüde “iyi” yapılacağını sorgulayan Russell, siyasal 

emellerin kişisel yaşam idealleri üzerine kurulması ve bireylerin yaşamlarını 

mümkün olduğunca “iyi”ye doğru yöneltmesi gerektiğini vurgular. Bu noktada 

kişisel “iyi”nin sürekli sorgulanması gerektiğini; çünkü herkes için farklı bir 

“ideal iyi”nin bulunduğunu ve bunun tespitinin son derece güç olduğunu tartışır 

(Russell, 1974:10). Dijitalleşmenin demokratik süreçler için “doğal” ya da 

kendiliğinden ilerleyen bir fırsatlar alanı olduğu varsayımı, güç ilişkilerini 

görünmez kılma riski taşımaktadır. Oysa teknolojik vizyonların hangi yönde 

şekilleneceği ve bu vizyonlardan kimin kazançlı çıkacağı, esasen bilimsel 

gerekliliklerden ziyade gündemi belirleme kapasitesine sahip siyasal ve 

ekonomik aktörlerin tercihleriyle belirlenmektedir (Erdim, 2024).  

Öykü boyunca araştırmacı köpek, bilimsel bilginin doğru, özgün ve güçlü 

bir şekilde açığa çıkartılması konusunda kendisini yalnız ve bitkin hissetmekte; 

bölüşümde adaleti sorgulayarak inzivaya çekilmektedir. Bu inziva içinde açlığını 

dindirmek için besinleri havadan kaptığı günler, onları yemek için yerde 

süründüğü zamanları hatırlamaktadır. Köpek, açlıktan fenalık geçirip bayılır 

vaziyete geldiğinde ise bir başkasının yiyeceğini çalmaya 

yeltenmemekte;"...atalarımız geliyor gözümün önüne... bu durum için onlara 

karşı çıkmak istesem de onların yasalarını çiğnemeyecek kadar 



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      573 

özenliyim..." diyerek hukuki bir açlık orucu tutmaya karar vermektedir. Kendini 

ister istemez ölüme yakın bulurken karşısında bir Tazı belirmekte ve tazı, onun 

dinlenip güç toplamasına izin vermeyerek "burası benim avlanma alanım, 

buradan gitmelisin" demektedir (Kafka, 1995). Köpek, içinde bulunduğu 

durumdan Tazı'nın şarkı söylemesine dayanamadığı için orayı terk etmektedir. 

Nitekim, aç tazıların görünmez bir el tarafından beslendiği, köpek tarafından fark 

edildiğinde gıda bilmecesi çözümlenmektedir (Schuster, 2024).  

Köpeğe göre müziğin sesinin açlıktan daha kıymetli olması, bilimsel 

bilginin sesinin bilim için çabalamaya duyulan açlıktan daha kıymetli olduğu 

vurgusunu metaforik bağlamda açıklamaktadır. Köpek, gıda bilimine verdiği 

önemin aslında müzik bilimine de verilmesi gerektiğini aniden keşfetmekte ve 

her iki alanda da kendisini yetersiz görmektedir (Kafka, 2019). Söz konusu 

yetersizliği, bilimsel bilgi birikiminin sınırlılığına dayandırmaktadır. Ona göre bu 

sınırlılığın temelinde ise bedeninin bütünüyle içgüdülerine bağımlı olması 

yatmaktadır. Dewey (2024:16-18)’e göre, içgüdüler, toplumsal yaşam 

koşullarında eylem ve beklentilerin alışkanlıklara dönüştürülmüş bir çeşit 

bağımlılık ritüelleridir. Toplu halde yaşayan insanlar, buna yönelik bir bağımlılık 

geliştirmektedir; bu durum “boyun eğme” davranışlarını da beraberinde 

getirmektedir. İnsanların davranışları ve düşüncelerinin diğer insanlar ve canlılar 

üzerinde etkili olduğu düşünüldüğünde burada özel ve kamusal etkinin izlerini 

bulmak mümkündür. Kamusal etki bağlamında içgüdüleriyle yaşamaya 

odaklanmış bireylerin toplumsallaşma sürecinde, kendileri dışındaki insanları ya 

da diğer canlıları da düşünebilmesi; onları bir araç olarak değil, yaşamdaş olarak 

kabul edebilmesi toplumsal dönüşümü mümkün kılan yeni paradigmalardan 

biridir. Toplum yaşamdaşlığının mahiyeti, bağlantısallık dizgesiyle anlam 

bulmaktadır. Buradan doğan bağlantısallık; bilgi işleme sistemi olarak bugüne 

dek bilimin tümdengelim ve tümevarımla şekillendirilen kavrayışın biraz daha 

ötesindedir. Bu yeni bakış açısı, bilimin hem kendi içinde hem de diğer alanlarla 

arasındaki ilişkinin yeniden yorumlanmasıdır (Kılıç, 2019).  

Bu açıdan, tamamen içgüdüleriyle yaşamaya odaklanmış toplumlar için 

yaşamdaşlarını düşünebilme yönünde bir bakış açısı geliştirmeleri, yerel 

toplumsal dönüşümün anahtarı olarak değerlendirilebilir. Ne var ki bu 

dönüşümün önündeki en büyük engellerden biri Kafkaesk bürokratik yapılardır. 

Kafka’nın eleştirel ve metaforik perspektifiyle şekillenen bu kavramsallaştırmada 

vatandaşlar, bürokratik sistemde bürokratik kurallar içinde sıkışıp kalarak 

ontolojik bir güvensizlik duygusuyla diğer yaşamdaşlara karşı duyarsızlaşarak 

izole olur. Esasen “Kafkaesk bürokrasi” söylemi, bireylerin tepkisizlik, şaşkınlık, 

güçsüzlük ve anlamsızlık hissettiği bir yapı olarak tasvir edilmektedir. Farklı bir 

tanımda ise bu söylem, nüfuz edilemez kurumlarla karşı karşıya kalındığında 

yaşanan içsel korkuyu ifade etmektedir. Bürokraside Kafkaesk etkiler, erişim ve 

etkileşim arayan vatandaşların karşılaştıkları derin sessizlik halidir (Clegg vd., 

2016; Peterson ve Harvey, 2015).  



574        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Kafkaesk kavrayışı, siyasetin temsil sorunlarıyla baş etmeye çalışan 

vatandaşların ve politikacıların sisteme yabancılaşma eğilimlerine yönelik 

vurgulanan ve içinden çıkılamaz labirentler ören bir ağ karmaşası olarak 

kullanılmaktadır (Koutsourakis, 2025). Bu bağlamda, kurallar 

mantıksızlaşmakta, iletişim gittikçe karmaşık hale gelmektedir. Ancak Karl 

Weick, bireylerin böyle bir kaotik sistem içinde sürekli değişen bir anlam dünyası 

yarattığını savunur. Bu durum, klasik Weber’ci anlayıştan ziyade bürokrasinin 

dinamik, değişen ve dönüşen bir ağ sarmalına dönüştüğünü ifade etmektedir. Bu 

ağ sarmalında bireylerin duyguları ve davranışları ile yeni anlam müzakereleri 

yaratılmaktadır (Weick, 2020: Magala, 1997). Kafkaesk bürokrasi metaforu4 

referans alındığında kafkaesk yönetişim, demokratik katılımda yaşanan 

tıkanıklıkları görmezden gelen politikacıların, onları edilgen bir veri kaynağına 

indirgeyerek toplumsal gerçekliklerden uzaklaştırmalarına sebep olduğu 

söylenebilir. Kafkaesk yönetişim, Franz Kafka’nın bu öyküsünden ilhamla ortaya 

çıkan modern yerel demokratik yönetişim paradigmaları içinde vatandaşların 

yerel siyasette özne olarak kaybettiği yerini sorgulayan bir kavram olarak 

nitelendirilebilir. Esasen politikacılar, vatandaşları yerel politika süreçlerine dâhil 

ettiklerine dair yoğun söylemlerde bulunmalarına karşın, uygulamada otoriter 

eğilimlerini sürdürmeye devam edebilir (Keskin, 2016:268).  

Bu durum, bürokratik labirentler oluşturarak katılım uygulamalarının 

özünün ve değerinin zamanla içinin boşaltıldığı, vatandaş katılımının sadece 

biçimsel ve yüzeysel hale geldiği durumu anlatmak için kullanılan bir kavram 

olarak yorumlanabilir. Katılım kültürünün henüz tam olarak gelişmediği 

toplumlarda vatandaşlar yüz yüze ya da dijital katılım prosedürleri içinde tam 

bilgiye sahip olmaksızın uzmanlık gerektiren terimlere yabancılaşmakta ve 

kamusal kararlarda ‘etkili özne’ olmaktan uzaklaşarak sadece yönetim 

politikalarına maruz kalan vatandaşlar haline bürünmektedir. Kafkaesk bürokrasi 

kavramından hareketle Kafkaesk yönetişim, kırılgan demokrasilerde katılımı 

biçimsel düzeyde önceleyen fakat özünde vatandaşları edilgenleştiren; neden 

sonuç ilişkilerini görünmez kılan, bireyi “yaşamdaş” olmaktan çıkarıp giderek bir 

“veri seti”ne indirgeyen; yeni eşitsizlikleri ve sessiz krizleri çoğaltan ve kamusal 

 

4 Kafkesk bürokrasinin kamu yönetimi bağlamında kavramsallaştırılması için bkz: Şener 

(2020): Kafka’nın Dava ve Şato romanlarındaki bürokrasinin inşası betimlenmekte bu 

yapı kamu yönetimi literatüründe bürokrasi ve kamu görevlileri açısından aklın trajedisi 

uzamında değerlendirilmektedir.  Bir diğer kavramsallaştırma için bkz: Keskin (2016): 

Kafkaesk (Kafkavari) söylem, modern insanı kuşatan korku, çaresizlik ve çıkışı olmayan 

karışık kurallar bütünüyle bürokrasinin bireyin değerini görmezden gelen, onun kişiliğini 

silikleştiren sessizleştiren bir yapıyı ifade etmek için kullanılmaktadır. Söz konusu 

kavram, bireyi “demir bir kafese” mahkûm eden bir yabancılaşmayı ifade etmekte ve 

sadece sosyal bilimlerde değil sanat, edebiyat, sinema gibi alanlarda yaygın olarak 

kullanılmaktadır (Gündüz, 2016:94). Öyle ki "kafkaesk" kavramı, her okurun yeniden ve 

farklı biçimlerde keşfettiği, yorumladığı, kavramsallaştırdığı bir 'imge' olarak 

nitelendirilebilmektedir (Arman, 2002: 209).   



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      575 

aklı teknik dogmaların gölgesine iten bir tahakküm biçimi olarak 

kavramsallaştırılabilir. 

Kafka’nın Dava ve Şato romanlarında tasvir ettiği yabancılaşma ve 

çaresizlik duygusu, kâğıt üzerinde değil; algoritmaların, dijital platformların ve 

veri akışının içinde yeniden üretilmektedir (Kafka, 2012; Kafka, 2015). 

Vatandaşların bir araya gelerek yerel ya da merkezi fikirler üzerinde 

tartışabileceği alanlar dijital kamusal alanlara dönüşmekte, dijitalleşen katılım 

pratiklerinde, algoritmik yönetişim ölçütlerinin kullanılmasıyla vatandaş ve 

politikacı arasındaki bağ dijital bir arayüze taşınmaktadır. Bu durum, yönetim 

açısından görev ve sorumlulukların daha kolay ve basit bir şekilde yürütülmesine 

yönelik olumlu bir boyut taşırken vatandaşların katılımda ‘anonim’ ‘gizli’ 

kalabilme isteğini zedelemektedir. Esasen modern yönetişim uygulamaları, 

vatandaşları dijital gözetim altına alan iktidar teknolojileriyle5 anılmaktadır.  

Vatandaşlar, dijital araçları kullanırken kendilerini yönetim tarafından 

takip edilen gözetim mekanizmasının içinde bulabilmektedir. Nitekim gözetim, 

kolaylıkla gündelik yaşamın içine sızarak vatandaşların iradelerini şiddet 

kullanmaksızın fark edilmeden yönlendirmektedir (Chul Han, 2024:12). Bu 

dijital araçlar, özellikle büyük ölçekli veri toplama ve işleme amacıyla 

kullanıldığında hem hükümetlerin hem de gözetim ve manipülasyonla ilgilenen 

şirketlerin elinde son derece güçlü araçlara dönüşmektedir. Bunun çarpıcı 

örneklerinden biri olarak Çin hükümeti, yalnızca çevrimiçi içerikleri izlemek ve 

sansürlemek için yılda yaklaşık 6,6 milyar dolar harcamakta ve gözetim 

kapasitesini artırmak üzere yapay zekâ temelli dijital sistemlere yatırım 

yapmaktadır. Yapay zekâ destekli sistemlerle bireylerin DNA verileri üzerinden 

izlenmesine yönelik girişimlerin yanı sıra, Uygur nüfusunu yüz özellikleri 

üzerinden tanımlayıp takip edebilen yapay zekâ teknolojilerini de rutin şekilde 

kullanmaktadır. Ayrıca, İran ve Rusya’da ise belirli dijital araç ve platformlar 

doğrudan sansürlenerek siyasal mobilizasyon ve eleştirel söylem 

sınırlandırılmaktadır. ABD’de Ulusal Güvenlik Ajansı’nın telefon trafiği, arama 

motorları ve sosyal medya şirketleri üzerinden yürüttüğü geniş çaplı veri toplama 

 

5 Michael Foucault, İktidar Teknolojisi kavramını, psikiyatrik iktidarın kurumlar 

üzerinden sürdüren eleştirisini sorgulamaktadır ve “…kurumdan bahsettiğimiz andan 

itibaren aslında hem birey hem de topluluktan söz etmekteyiz. Bu durumda, bireyi 

topluluğu ve onları yöneten kuralları veri olarak alıyoruz buradaki her türlü psikolojik 

ve sosyolojik söylemler de buna dahil edilmiş oluyor. Önemli olan da şudur ki, kurumsal 

süreklilikten ziyade, iktidar düzenlemeleri, iktidarın biçimini düzenleyen ağlar, kodlar, 

akımlar, ana ve dayanak noktaları ile potansiyel farklardır. Bireyi ve topluluğu oluşturan 

şeyler bunlardır…” ifadesiyle “iktidar teknolojileri”ni değerlendirmektedir (Foucault, 

2019:103). Foucault’un esasen ahlaki değerlerden arındırılmış bir güç anlayışı için 

“teknoloji” kavramını kullandığı ifade edilmektedir. Foucault, kariyerinin ilk yıllarında 

teknolojinin yabancılaştırıcı etkilerine yönelik eleştiriler için; daha sonra da teknolojinin 

yükselişi ile 'insan bilimleri'nin ortaya çıkışı arasında bağlamı ifade etmek için 

“teknoloji”yi kullanmaktadır (Behrent, 2013).  



576        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

ve gözetim uygulamaları ise dijital gözetim kapasitesinin demokrasi iddiası 

taşıyan sistemlerde bile hızla genişlediğine işaret etmektedir (Acemoglu ve 

Johnson, 2023; Erdim, 2024).  

Tam da bu noktada Kafkaesk yönetişim, vatandaşları yalnızca belirli 

sınırlar içinde yaşamdaş kabul eden, ancak “ortak iyi”nin inşasında ve kamusal 

karar alma süreçlerinde onları veri kaynağına ve biçimsel onaya indirgeyen bir 

tahakküm biçimi olarak görünür hâle gelmektedir. Bir Köpeğin Sorguları’nda 

araştırmacı köpeğin, hakikati arama çabasında yalnızlığa sürüklenmesi gibi, 

dijital yönetişim pratikleri de vatandaşları “ortak iyi”yi sorgulama, itiraz etme ve 

müzakere etme imkânlarından giderek yoksun bırakmaktadır. Dolayısıyla 

Kafkaesk yönetişim karşısında, demokrasiyi yeniden düşünmeyi mümkün 

kılacak yeni bir kavrayışa ihtiyaç vardır. 

Yerel Demokrasi İçin Yeni Bir Algı 

“Ortak iyi” nin ne olduğu ve buna yönelik ne gibi kararlar alınması gerektiği 

noktasında yerel siyasette karşı karşıya gelen iki kesim; kamu hizmetlerini arz 

edenler ve talep edenlerdir. Bu aktörler, bütçe hakkını temel alarak yerel 

bütçeleme süreçlerine ve kamu tercihlerine yön vermek adına yerel katılım 

pratiklerini etkin bir politika aracı olarak değerlendirmektedir. Bu bağlamda, 

homo politicus’un davranışsal güdüsünü homo ekonomicus’a eşitleyen ve salt 

çıkar maksimizasyonuna dayanan seçim ve tercihlerinin olumsuz etkilerini 

kısmen de olsa bertaraf edebilmek için yerel katılım pratikleri alternatif bir 

uygulama alanı sunmaktadır. Böylece yerel katılım, kendi çıkarlarına odaklanan 

homo politicus’un demokratik eğilimlerinin geliştirilmesine katkı sağlamakta; bu 

gelişme, devlet başarısızlıklarını daha iyi anlayabilmek için yerel düzeyde arz 

talep dengesinin oluşturulmasını da teşvik etmektedir (Nar, 2022:203-204). 

Ancak, merkezi ve yerel yönetim, teknolojinin demokratik uygulamalar için 

kullanımı konusunda yeterince kaynak ayırarak toplum refahını iyileştiren yönde 

adımlar atmadıkça teknolojinin kamusal alanda kullanımı devlet müdahalesi 

gerektiren süreçlere evrilmektedir (Tullock vd., 2002:94-96).  

Yerel hizmetlerin sunumunda arz talep dengesini güçlendirmek için sessiz 

ve değişimden korkan kesimlerin politika yapma süreçlerine katılımını sağlamak 

adına mini kamusal alanlar oluşturulması kaçınılmaz bir gerekliliktir. Ancak bu 

katılım alanlarının işlerlik kazanması ve kalıcı bir dönüşüme zemin hazırlaması 

belirli zorluklar barındırmaktadır. Tam da bu bağlamda U Teorisi, yönetişim 

paradigmasına referans teşkil eden açıklayıcı yönergeler sunmaktadır; U teorisi, 

değişim için ortak eylem güdüsü tasarlamayı, kolektif bir irade için prototipler 

oluşturarak birlikte gelişim ve değişimin deneyimlenerek öğrenilmesine 

odaklanmaktadır. Böylece yenilik, tepeden inmez; tabandan yukarıya deneyim 

yoluyla şekillenir ve "siyasi yaşamda insan ilişkilerinde mümkün olan “en 

iyi”nin keşfedilmesi konusunda" (Russel, 1974:10) kapsayıcı bir yerel katılım 

stratejisi geliştirmeye yardımcı olur (Scharmer, 2009).  



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      577 

Katılımcı eylem için bu ideal biçim, pratikte birtakım açmazları da 

beraberinde getirmektedir. Bu noktada Jerry B. Harvey’in Abilene Paradoksu 

devreye girer ve katılımcı eylem senaryolarında yaşanan “eylem kaygısı” dikkat 

çeker. Harvey’e göre, vatandaşlar ortak bir sürecin parçası olduklarında ne 

yapmaları gerektiğine dair bir belirsizlik yaşarlar ve kendi bütünlükleri ile öz 

değerleri çatışabilir. Bu durum, karar alma süreçlerinde bireysel kaygılar ve 

otoriter baskılar dolayısıyla bir gerilim yaratır. Harvey, bunu Shakespeare’in 

Hamlet karakteri üzerinden metaforlaştırarak şöyle açıklar; “Kendi bütünlüğümü 

ve öz değerimi korumak işte bütün mesele bu, zihindeki bir tasarıyı yönetmekten 

gelecek utanç ve başkan ya da yardımcısının bu projeyi duymaktan 

hoşlanmayacağı bir rapor sunmaktan gelen korku ve kaygıdan acı duymak... işte 

bütün mesele bu... (Harvey:1974)”. Bu hususta, sosyal gelişim ve toplumsal 

kalkınma arasındaki dengeyi kurabilmek için katılım mekanizmalarının varlığı 

ile “eylem kaygısı”nı aşmayı mümkün kılacak güven ortamının yaratılması 

gerekmektedir. Aksi durumda kamusal sorumsuzluklara karşı gelişen tepkisizlik, 

sessiz ama güçlü bir çığ gibi büyüyerek zamanla Sisyphos’un6 omuzlarındaki 

yükü daha da ağırlaştırabilir.  

Kafka’nın, öyküyü "özgürlük... şüphesiz bugünkü olasılıkları ile özgürlük 

acınası bir şey ama özgürlük yine de kazanılmış bir şey ne de olsa..." ifadesiyle 

sonlandırması (Kafka, 1995) özgürlüğün toplumsallaşma ile anlam kazandığı ve 

yine toplumsallaşmayla kurallar silsilesine devredildiğini hatırlatmaktadır. 

Özgürlük ve ifade özgürlüğünün nerede ortaya çıktığı ve nasıl bu denli anlam 

kazandığı sorusu bağlamında Dahl (2021:16); “Demokrasi tarihi dümdüz, 

neredeyse sonsuz, sonunda onu bugünkü yüksekliğine getirecek olan uzun 

tırmanışa geçinceye kadar sadece birkaç tepesi olan çölü aşan gezginin yoluna 

benzer…” ifadesiyle özgürlük ve demokrasinin doğrusal bir çizgide 

ilerlemediğini vurgulamaktadır. Tarihsel açıdan, insanlar küçük gruplar halinde 

yaşarken yazının icadından önceki ilkel kabilelerde eşitlik mantığı ile seçilen 

üyeler, ortak kararların alınması için bir araya gelmekteydi. Ancak tarım ve takas 

toplumundan yerleşik hayata geçerek şehirlerde yaşamaya başlayan toplumlarda, 

vatandaşların yönetime katılması adına gerekli ve yeterli şartlar nispeten 

zorlaşmış; bu sebeple toplumlar “hiyerarşi”yi ve “egemenlik şekilleri”ni kabul 

ederek yönetilmeye devam etmiştir (Dahl, 2021:18).  

Günümüzde demokrasi, yeni hiyerarşi ve egemenlik biçimleri bağlamında 

dijital ağlar üzerinden yeniden tartışılmakta ve bu tartışmalar “dijital demokrasi” 

kavramını gündemin merkezine taşımaktadır. Dijital demokrasi, dijital araç ve 

teknolojileri kullanarak demokrasi pratiklerinin gerçekleştirilmesi olarak 

 

6 Tanrıların her zaman yeniden aşağıya doğru yuvarlanacak olan taşı tepeye çıkarmakla 

cezalandırdıkları Sisifos, cezasını bilinçli olarak kabullenmiştir. Sisifos, o taşın tekrar 

yuvarlanacağını bilir ancak bütün gücüyle yine yukarı taşır. Camus, boş bir çaba 

olduğunu bildiği halde direnen insanın bu mücadelesini şöyle yorumlar “tepelere doğru 

tek başına didinmek bile bir insanın yüreğini doldurmaya yeter” (Camus, 2014).  



578        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

tanımlanmaktadır. Dijital demokrasi, demokratik süreçlerden dışlanmış ya da bir 

sebeple politika yapma sürecine dâhil olamamış vatandaşlara ifade özgürlüğünü 

temin etmenin yeni bir yolu olarak nitelendirilmektedir. Günümüzde, dijital 

devletin karar verme verimliliğinin artırılması meselesi "hükümetlerin teknoloji 

yoluyla vatandaşların yaşamlarını iyileştirmesi” vurgusunun temelinde; 

“sunulan kamu hizmetlerinde tamamen devlet bürokrasisinin değil de 

vatandaşların da dâhil olduğu bir tasarımla hazırlanması dijital devletin 

kaynaklarını verimli kullanmasını da beraberinde getirecektir.” düşüncesi yer 

almaktadır (Simon vd., 2017:11-15; Berg ve Holfman, 2021:3, Gomes, 2018).  

Kapsayıcı yerel katılım politikalarının ve programlarının yerini yalnızca 

veri odaklı yönetim anlayışının almaya başlamasıyla, toplumla ilgili kararlarda 

büyük veri kullanımına dayalı dijital post demokrasi söylemleri gün geçtikçe 

popüler hale gelmektedir. Bu durumda politikacıların yerini veri uzmanları ve 

bilişim uzmanlarının alacağı; bu uzmanların toplum hakkında bütüncül bir bilgi 

birikimine sahip oldukları iddiasıyla ekonomik kriz, gelir adaletsizliği, bulaşıcı 

hastalıklar, savaş ve derin yoksulluk gibi sorunları hızlıca tespit edip 

çözebileceklerine dair vaatler öne sürülmektedir (Chul Han, 2024:40-41). Ancak 

bu yeni demokrasi kavrayışının sosyal yaşamda ve demokratik kurumlarda 

kendine yer edinmesi yaşamdaş bir demokrasi açısından yeni bir algı krizine yol 

açmaktadır.  

Yeni Algının Krizi  

Demokrasinin dijitalleşmesi bağlamına yönelik yeni bir algıda en derin kriz, 

dijital araçların kullanımında veri odaklı yönetimin insana bakışının sadece veri 

setiyle sınırlı kalması yönündedir. Öyle ki yaşamdaş siyaset algısı, yerini 

enformasyon mübadelesine bırakmaktadır. Veri odaklı yönetim anlayışında 

toplum, işlevsel bir organizma olarak görülmekte ve “insan” sınırsız bir veri 

setiyle yorumlanabilir bir hale gelmektedir. “İnsan”ın zavallı bir veri setine 

indirgenmesi (Chul Han, 2024:40-42), ideal bir mit olarak tanımlanan ve politik 

gündeme taşınan “Dijital Agora”ların (Pendarovski vd., 2015) doğrudan yerel 

katılım ölçeğinde demokrasiyi tesis edecek mucizevi araçlar olmadığını açıkça 

göstermektedir. Kırılgan demokratik yapılarda dijital demokrasi hayalinin teknik, 

sosyal, ekonomik ve politik bariyerler oluşturması kaçınılmazdır. Kurumların 

yönetim biçimleri, vatandaşların karakterlerini biçimlendirme gücüne sahip 

olduğundan bu etki, onları yeni ufuklara yönlendirebileceği gibi daha karamsar, 

güvensiz ve çekingen bireylere de dönüştürebilmektedir (Russel, 1974:17).  

Demokrasinin özüne yönelik düşünsel, akademik ve yönetsel yatırımların 

yapılması, demokrasinin vatandaşların temel çıkarlarını koruyabilmelerine imkân 

tanıyan, ifade özgürlüğünü güvence altına alan, ahlaki özerkliği güçlendiren ve 

ahlaki yargılar temelinde güvenilir bir yaşamın aracı olduğunu yeniden 

hatırlatacaktır (Dahl, 2021:62). Dijital demokrasinin katılımcı paradigmaları 

güçlendirme potansiyeli ciddi bir kültürel ve kurumsal alt yapıyı gerekli 

kılmaktadır. Gerodimos’a (2006) göre, internetin demokrasiyi güçlendirebilmesi 



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      579 

için erişilebilirliğin tam olması, katılımın mevcut siyasal kültürle uyumlu olması, 

eğitim ve motivasyonun desteklenmesi ve vatandaşlarla politikacılar arasında 

karşılıklı güvenin tesis edilmesi gerekmektedir. Bu süreçlerin yüz yüze ve dijital 

katılım plâtformlarında anlamlı müzakerelere dönüşmesi açısından vatandaşlar 

ile politikacılar arasında bir bağ kurulması gerekmektedir. Bu bağın temel 

dinamikleri arasında yer alan ortak müzakere zemini, politikacılar açısından 

kamu politikalarının şeffaf ve hesap verebilir biçimde yürütülmesini ve 

harcamaların önceliklendirilmesini, vatandaşlar açısından ise güvenin yeniden 

tesisi ile demokratik denetimin güçlenmesini mümkün kılan kritik bir rol 

üstlenmektedir. Yerel katılım olanaklarının bu tür adımlarla pratik açılımlara 

dönüştürülemediği durumlarda hem kamu maliyesinde hem de yerel demokraside 

kendini tekrar eden verimsiz uygulamalar ortaya çıkmakta ve vatandaş ile 

politikacı arasındaki yabancılaşma derinleşmektedir (Atalay, 2024).  

Yerel katılımın dijital boyutu, birtakım teknolojik enfeksiyonlara da 

sebebiyet verebilmektedir. Bireysel açıdan yoğun teknolojik araçlara maruz kalan 

ve teknolojiden nasıl faydalanacağını kestiremeyen insanlar ahlâk, kültür, hızlı 

tüketim arzusu, bilgi kirliliği, gerçek ve sahte olanı ayırt edememe gibi olguların 

içinde gün geçtikçe zihinsel bir netleşme yaşamak yerine bulanıklaşmaktadır. Bu 

durumda gerçek ve sanal ayrımında insanlar teknolojik zehirlenme ile karşı 

karşıya kalmaktadır (Aksu ve Işıklı, 2019; 57). Günümüzde dijital devletin 

verimliliğinin artırılması meselesi, "hükümetlerin teknoloji yoluyla vatandaşların 

yaşamlarını iyileştirmesi” vurgusu temel alınarak; “sunulan kamu hizmetlerinde 

tamamen devlet bürokrasisinin değil de vatandaşların da dâhil olduğu bir 

tasarımla hazırlanması dijital devletin kaynaklarının verimli kullanmasını da 

beraberinde getirecektir.” düşüncesi yer almaktadır (Gomes, 2018).  

Hizmet sunumunda yerellik gözetilirken Warren, katılımcı demokratik 

teorinin katılım vizyonunun “romantik bir dogma” olduğunu ifade eder. 

Warren’a göre; yerel yönetimlerde vatandaşlar sosyal, siyasal ve ekonomik 

hayatları bir tarafa koyulduğunda kamusal alanda kendilerini yönetmek için 

oldukça hazırlıksızdır ve bu yüzden de katılımcı demokrasi ütopiktir (Hilmer, 

2010; 50; Warren, 1996:58). Katılımcı demokrasi uygulamaları ütopik ve 

romantik bir dogma olmanın ötesinde yerel yaşamda ancak vatandaşlar tarafından 

deneyimlenerek öğrenilecek uzun vadeli toplumsal alışkanlıklar olarak 

değerlendirilmektedir. Bu noktada söz konusu alışkanlıkların kazanılması, bir 

bakıma dijital olgunluk düzeyiyle bağlantılıdır. Dijital olgunluk, bir kurum ve 

kuruluşun teknolojisinin yıkıcı tehditlerine yanıt verme, olumsuzlukları bertaraf 

etme becerisidir (Savaş, 2023).  

Demokrasinin enformatik bir sürece evrilmesiyle temel felsefesinin ve 

anlamının zayıflaması, demokratik kazanımlar için verilen binlerce yıllık 

mücadelenin de anlamını yitirmesi riskini de beraberinde getirmektedir. Vatandaş 

ve siyasal temsilci karşılaşmalarında; kamusal malların kimler için ne miktarda 

ve ne zaman üretileceği gibi kritik sorulara dair açmazlar demokratik araçlar 

vasıtasıyla çözülmeye çalışılmaktadır. Bu noktada yerel yönetimlerde, dijital 



580        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

demokrasi uygulamalarının vatandaşların tercihlerini ne ölçüde yansıtabileceği 

ve “ayakla oy verme”nin (Tiebout, 1956) yerini, iletişimin dijitalleşmesiyle yeni 

tepki biçimlerine bırakıp bırakmadığı yeniden tartışmaya açılmaktadır. Ancak 

vatandaşların mobilite kısıtları, ekonomik, sosyal ve kişisel sınırlılıkları göz 

önüne alındığında dijital demokrasi uygulamalarının yerel yönetimler arasında 

bir rekabet ortamı yaratması, dijital katılım imkânlarına erişemeyen kesimleri 

dışlamasına yol açabilmektedir. Bu durum, demokratik eşitsizliklere bir yenisini 

daha eklemektedir.  

Musgrave’in (1959), kamu maliyesine atfettiği kaynak tahsisi, gelir 

dağılımı ve ekonomik istikrar işlevleri, dijital demokrasinin yükselişiyle yeniden 

tartışılmakta; dijital uygulamaların merkezi ve yerel yönetimler arasındaki yetki 

ve sorumluluk dağılımının nasıl gerçekleştirileceği sorusunu gündeme 

taşımaktadır. Bu sorumluluk dağılımında dijital demokrasi yatırımları için gerekli 

olan mali kaynak nasıl sağlanacaktır, söz konusu mali kaynak hangi bütçe 

kalemleriyle ifade edilecektir? Şayet bu kaynak, borçlanmayla mı yoksa 

vergilerle mi finanse edilecektir? Musgrave’in çizdiği normatif çerçeveden 

bakıldığında dijital demokrasi için vaat edilen potansiyellerin arka plânında 

Kafka’nın bürokratik labirentlerini hatırlatan karmaşık, soyut ve kaotik bir yapıya 

dönüşme riski vardır.  

Oates’in (2003) merkezi ve yerel yönetimler karşılaştırmasından hareketle, 

yerel yönetimlerin ekonomik refahı artıracak yerel tercihleri tespit etmede daha 

etkin olduğu görüşü, dijital demokrasi uygulamalarının da öncelikle yerel 

düzeyde deneyimlenmesine zemin hazırlamaktadır. Bu noktada yerel 

yönetimlerin etkinliği ile merkezi yönetimin düzenleyici rolü arasındaki denge, 

dijital demokrasi uygulamalarına getirilecek merkezi standartların yerelin 

kendine has nüfus yapısı, kültürel değerleri ve katılım alışkanlıklarıyla ne ölçüde 

uyumlu olacağı sorusunu gündeme taşımaktadır. Yerel ölçekte geliştirilen dijital 

demokrasi uygulamalarında, ihtiyaçları ve aktörleri dikkate almayan yukarıdan 

aşağıya merkezi müdahaleler yerel aktörleri Kafkaesk bir biçimde sürecin pasif 

izleyicilerine dönüştürebilir. Buna karşılık, temel hakları, şeffaflığı ve asgari 

katılım ilkelerini güvence altına alan ve uygulama esnekliğini yerel düzeyde 

bırakan ulusal bir çerçeve, yerel demokrasiyi destekleyici ve güçlendirici bir rol 

de üstlenebilir. 

Yerel kamusal mal ve hizmetlerin optimal seviyesini tespit edebilmek için 

her bir vatandaşın kararını yerel katılım mekanizmasıyla açıklaması çoğu zaman 

ütopik bir durum olarak görülebilir. Kolektif karar alma sürecinde vatandaşlar 

gerçekten rasyonel seçim yaptıklarını düşünürken, bu kararlar -bireysel tercihler- 

lobi faaliyetleri ve politik kararlarla yönlendirildiğinde gerçek önceliklerin ne 

olduğunu tespit etmeyi zorlaştırabilir. Nitekim metodolojik bireycilik 

perspektifiyle (Buchanan ve Tullock, 1962), bürokratlar bütçe, siyasiler oy, 

vatandaşlar ise fayda maksimizasyonu doğrultusunda davrandığında kamu 

politikalarının toplumsal çıkarlarla arasında bir çatışma yaşaması kaçınılmazdır. 

Bürokratların ya da siyasi partilerin çıkarlarına uygun bir bağlamda seçim 



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      581 

reklamlarına konu olan kurumsal bir temele dayanmayan dijital demokrasi 

uygulamaları, yönetimde şeffaflığın ve hesap verilebilirliğin sınırlarını 

zorlamaya devam edebilir. Bu durumda vatandaşların rasyonel tercihlerini 

yansıttığı iddia edilen modern dijital ara yüzlerin kullanımında yanlış bilginin 

yayılmasına ihtimal verebilmektedir. Bu durumda dijital gözetim 

mekanizmalarının otoriter eğilimleri güçlenmekte, ifade özgürlüğü 

baskılanmakta ve politik özgürlük algısı değişmektedir. Chul Han (2024: 10)’ın 

deyimiyle; “…enformasyon rejiminde insanlar gözetlendiklerini değil, özgür 

olduklarını hisseder. Paradoksal bir şekilde egemenliği güvence altına alan, tam 

da bu özgürlük duygusudur…Özgürlük ve gözetimin birleştiği momentte 

tahakküm kusursuz hâle gelir.”  

Kafkaesk bir perspektiften bakıldığında vatandaşların rasyonel olup 

olmadığı ya da sistemin dayattığı kurallar içinde rasyonel görünmeye zorlanıp 

zorlanmadığı sorgulanmalıdır. Bu sorgu ekseninde vatandaşlar, enformatik bir 

veri olarak addedilmenin ötesinde duyguları, tutumları ve toplumsal bağları olan 

yurttaşlar olarak ele alınmalıdır. Dijital demokrasiye ilişkin bilimsel 

araştırmalarda, bu sürecin teknik ve idari boyutu ile birlikte sosyolojik 

boyutlarına da odaklanılması gerekmektedir. Bununla birlikte, bilimsel bilginin 

üretimi kadar dolaşımı ve paylaşımı da önemlidir; verilerin ve bulguların kapalı 

uzman toplulukları içinde hapsedilmesi yerine yerel yönetişim aktörleri ile 

paylaşılması, dijital demokrasiye ilişkin eleştirel farkındalığın ve kolektif 

öğrenmenin güçlenmesine katkı sağlayacaktır. Bir Köpeğin Sorguları’ndaki 

araştırmacı köpek, bilimsellikten uzaklaşılan zeminde ihtiyaç duyulan şeyin 

yeniden bilimsellik olduğunu hatırlatır: “…gerçek bilimsel yöntemi 

kullanamıyor, benden önce gelenlerin çalışmalarından faydalanamıyor ve 

çağdaş araştırmacılarla bağ kuramıyordum…”(Kafka, 1995). Öyküde, bilim 

insanının tercih ettiği bilinçli yalnızlığın, zamanla toplumsal meselelerin özünü 

görebilme kapasitesini törpülediği ima edilmektedir.  

Ayrıca, bilgi paylaşım meselesine de değinilmekte, bilginin diğer köpekler 

tarafından kabulü konusunda birtakım zorluklar barındırdığı şöyle ifade 

edilmektedir; “…. her şey bir çılgınlığa, bir kendini unutmaya sonra tekrar 

bulmaya yönelmiştir, hepsinden çok kazanmaya can attığım şey, bilgi kabulüne 

gelince, bütün kapılar kapanır yüzüne. İster sessiz, ister bağırarak türlü 

yalvarmalara karşı aldığın tek cevap, bütün kandırma gücünü kullandıktan sonra 

bile, bomboş bakışlar, kaçamak göz atışlar, endişeli ve karanlık gözlerdir. Tıpkı 

küçücük bir enikken, köpek müzisyenlere bağırdığım zaman taş gibi sessiz 

kalışları gibi….” (Kafka, 1995). Buna rağmen araştırmacı köpeğin bilime ve 

hakikate seslenme arzusu her ne kadar sessizleştirilse de devam etmektedir. Bu 

öykü, dijital demokrasi uygulamalarında teknik rasyonaliteyi aşan, eleştirel ve 

bilimsel temele duyulan ihtiyacı imgeleyen bir metafor olarak okunabilir. Ayrıca, 

öykü, dijital demokrasi deneyimlerinde sessizleştirilen ve görünmez kılınan 

yurttaşların varlığına ilişkin bir hatırlatma yapmaktadır.  



582        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Vatandaşların kendisinden daha nitelikli ve bilgili olarak addettiği siyasi 

temsilcilere devredilen temsil yetkisi, gelip geçen ve yine başka bir temsilciye 

devredilen; sonsuz bir süreçtir. Katılımcı demokrasinin halkın ifade gücünü 

güçlendireceğine yönelik düşüncelerin pratik yansımaları incelendiğinde 

görülmektedir ki, bu pratikler, sınırlı bir uygulama alanında sıkışan, bürokrasiye 

bağımlı ve bürokrasi baskısının daha fazla hissedildiği uygulamalar haline 

dönüşmektedir. Sosyoekonomik eşitsizlikleri azaltmadan ve demokratik 

kurumları güçlendirmeden söz konusu demokrasi açığını kapatacak sihirli bir 

çözüm yoktur. Aksi halde demokrasinin, iktidar elitlerinin meşruiyet üretme 

araçlarına dönüşmesi kaçınılmazdır (Karimi, 2021). Temel kamusal mal ve 

hizmetlere tam, sağlıklı, eşit ve sürekli şekilde erişemeyen kentteki ve kırsaldaki 

vatandaşlar için dijital demokrasi uçan bir ideoloji olarak gözükmektedir. Ancak 

daha öncelikli bir mesele vardır ki o da vatandaşların farklı kamusal mal ve 

hizmet alternatifleri arasında yaptığı tercihler, toplumun kolektif tercihlerine 

nasıl ve hangi kriterler bağlamında dönüştürülmektedir? Bu bağlamda, 

vatandaşların dijital arayüzler üzerinden katılım sağladığı yerel demokrasinin 

toplumsal tercihleri daha adil biçimde yansıtabilmesi için, her vatandaşın sisteme 

dâhil edildiği evrensel bir alanın yaratılmasının mümkün olup olmadığı ve 

toplumsal tercihlerin geçişliliğini güvence altına alacak kriterlerin neler 

olabileceği sorusu gündeme gelmektedir (Arrow, 2012).  

Laniaeka7; bağlantısallığıyla işlenmiş tecrübe ve bilgilerin sonsuz evrenin 

bir parçası olan “düşünen vatandaşlar”, bütünü tasarlamaya çalışmalıdır. Evrenin 

yasalarına ve sistemin doğasına aykırı olarak tasarlanan ideolojilerle derin bir 

anlam kurmadıkça toplumsal olarak ilerleme kaydetmek pek mümkün 

gözükmemektedir. Bu perspektifi içselleştiren bir yönetim, kamusal mal ve 

hizmetlerin arz talep dengesinde vatandaşları bir araç olarak değil, “yaşamdaş” 

olarak konumlandırmaktadır. Böyle bir çerçevede hiyerarşiyi kabullenmiş, boyun 

eğmiş pasif yurttaş imgesinin yerini; kamusal kaynakların tüketicisi olmanın 

ötesine geçerek bu kaynakların hizmete sunum süreçlerinde de sorumluluk 

üstlenen ve yönetime katkı veren yaşamdaşlar almaktadır. Oysa toplumsallaşma 

süreci, bireylerin kendi biricik çıkarlarını gözetmesiyle tamamlanamaz. 

Kendilerine tanınan oy hakkı aracılığıyla kamusal malların arzına ilişkin tercihte 

bulunabilen bu çağın yurttaşlarının, “ortak kaynakları kullanırken bu kaynağı 

sonuna kadar tüketme arzusu”ndan (Kafka, 1995) sıyrılarak zihinsel dünyalarını 

toplumsal düşünceler etrafında yeniden yapılandırmaya ihtiyaçları vardır. 

 

7 Laniakea Supercluster; Galaksi üst kümesi olarak çeşitli kavramlarla adlandırılan 

Laniakea, bilim felsefesinde bir metafor olarak Kılıç’ın ifade ettiği yaşamdaki yeni 

bağlantısallığı formüle eden kavrayıştır. Bu durumda; bilime ve yaşama yönelik bakış, 

Bacon-Descartes-Newton kavrayışından Nörozihin-Epigenetik-Laniakea kavrayışına 

doğru yönelmektedir (Kılıç, 2019).  Bu durumda yönetimlerin vatandaşlara yönelik 

bakışı, onları birer seçmenden ibaret görerek oy maksimizasyonu sağlamak yerine onlarla 

toplumsal dönüşümün nasıl gerçekleştirileceğine odaklanan yeni bilimsel paradigmayı 

hatırlatmaktadır.  



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      583 

Nitekim Dahl (2021:53), “demokratik standartlarımızı ne kadar iyi yorumlarsak 

yorumlayalım, bunları belli bir topluluğa uygulayıp vatandaşların ihtiyaç 

duyduğu uygulama ve politikalar bütününe dönüştürmenin elbette kolay 

olmadığını” vurgulamaktadır. Dolayısıyla demokratik araçların tasarımı ve 

kullanımında kent sosyolojisinin temel önceliklerinin her zaman göz önünde 

bulundurulması gerekmektedir.  

Tartışma ve Sonuç  

Bu teorik çalışma, Kafkaesk yönetişim kavrayışı üzerinden dijital demokrasinin 

ve yerel katılım süreçlerinin kırılgan demokrasilerde açtığı derin tahribatlara 

kamu maliyesi ve yönetimi perspektifinde bir bakış açısı sunmaktadır. Kafka’nın 

“Bir Köpeğin Sorguları” öyküsünden ilham alınarak kaleme alınan bu eleştirel 

bakış açısı, günümüz yönetişim pratiklerinin rasyonellik iddiasına sığınmış 

ideallerden uzaklaşarak bireyin iradesini nasıl bastırdığını açıklamaya 

çalışmaktadır. Otoriterleşme eğilimlerinin derinleştiği yönetimlerde katılım 

araçlarının kullanım biçimi, vatandaşların ifade özgürlüğünü ve siyasal katılım 

haklarını zayıflatarak bürokratik mekanizmalarda yaşanan iletişimsizlik 

kargaşası ile Kafkaesk bir yabancılaşma yaratmaktadır.  

Bu yabancılaşma içinde demokrasinin temel dinamikleri olan hukukun 

üstünlüğü, yargıda adalet, eşitlik, katılım, hesap verebilirlik, ifade özgürlüğü gibi 

kavramların gün geçtikçe içi boşalmakta ve dijital demokrasiye olan güveni de 

zedelemektedir. Bu bağlamda yerel katılım uygulamalarının, merkezi otoritenin 

araçsallaştırabileceği ve himaye kurabileceği bir alandan çıkarılması; dijital 

demokrasi süreçlerinin ise kişisel verilerin korunması ve dijital hakların anayasal 

güvence altına alınmasını esas alan kapsamlı bir yasal çerçeveye kavuşturulması 

gerekmektedir. Bu çerçeve, dijital gözetim mekanizmalarının sınırlarını da açık 

biçimde tanımlayarak olası hak ihlallerini önleyici bir işlev üstlenmelidir.  

Kurumsal ve politik sorumluluk olmaksızın dijital demokrasi 

uygulamalarını yenilikçi yönetişim araçları olarak tanımlamak Kafka’nın 

öyküsündeki uçan ideolojilere benzemektedir. Vatandaşlarıyla bağ ve bağlantı 

kuramamış yönetimlerin “koltuk siyaseti” uygulamaları vatandaşları yönetime, 

yönetimi de vatandaşlara yabancılaştırmaktadır. Kamu kesiminde yer alan bu iki 

kesimin (arz edenler ve talep edenler) birbiri üzerindeki etkisi beden ve gölge 

arasındaki yanılsamaya benzemektedir. Sadece vatandaşın ya da sadece 

politikacının zihni ve yönetimsel sermayesini geliştirmesiyle bu paradokstan 

kurtulmak mümkün değildir. Birbiri üzerinde karşılıklı etkiye sahip olan ve aynı 

zamanda da bir paradoks oluşturan bu örüntüde yaşamdaş bir bilgi birikimi 

oluşturarak yönetimsel bağlamda ahlak ve değer yargılarını politik bir kavrayış 

düzeyinde yeniden anlamlandırmak gerekmektedir. Aksi durumda kamusal 

hizmetleri arz edenlerle talep edenler arasında oluşan asimetrik bilgi, kurumların 

birbirleri ile arasındaki iletişim kopukluğu, yetki karmaşası ve yerel yönetimle 

merkezi yönetim arasındaki sorumluluk sınırlarının belirsizliği, vatandaş ve 

siyasi temsilci arasındaki iletişimi günden güne zedelemekte ve aradaki güven 



584        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

duygusuna zarar vermektedir. Dijital demokrasi deneyimlerinde varılan en güçlü 

sonucun sosyolojik dinamiklerle bağlantılı olduğu açıktır; demokratik, insan 

haklarına saygılı, güçlü bir mali disipline sahip olmanın temelinde öncelikli 

olarak değiştirilip dönüştürülmesi gereken meselenin “insan”ın ve toplumun 

yozlaşmış değer yargıları ve ahlâkın yeniden kazanılması yer almaktadır. Aksi 

durumda dijitalleşmenin yarattığı yeni kamusal alanlar, siyasi gücü elinde 

bulunduranların çıkarlarını maksimize ettiği, kamusal kaynakları rant arayışları 

için kullanmaya devam ettiği plâtformlara dönüşmekte; bilimsel bilgi ve eleştirel 

düşünce geri plâna itilmektedir (Atalay, 2024).  

Demokrasinin günümüzde dijital araçları kullanarak daha kapsayıcı 

demokratik alanlar açabileceğine yönelik ılımlı fikir ve görüşler bulunsa da aynı 

süreçlerin birtakım açmazlara yol açabileceği konusunda da çeşitli endişeler 

bulunmaktadır. Bu endişeler, bir yandan dijital demokrasi ve veri odaklı yönetim 

paradigmalarına yönelik eleştirileri diğer yandan kamusal mal ve hizmetlere 

erişimi hâlâ sınırlı olan “sessiz” kesimlerin seslerini nasıl duyurabileceğine 

ilişkin kaygılardır. Tam da bu noktada Bir Köpeğin Sorguları öyküsündeki 

araştırmacı köpeğin mevcut toplumsal çevrenin sınırında hatta dışında 

konumlanarak başka bir bilime, müzik bilimine yönelişi (Deleuze ve Guattari, 

2020), metaforik düzlemde sessizliğe mahkûm edilmiş vatandaşlara yeni bir 

topluluk ihtimalini ya da farklı bir bilinç düzeyine kapı aralamaktadır. Buna 

benzer alternatif aidiyet alanları, siyasal temsilci ile vatandaş arasındaki iletişimi 

güçlendirmek yerine zayıflatmaktadır. Dijital yönetişim, insan haklarını ve 

şeffaflığı güçlendirme potansiyeli taşısa da büyük veriye dayanan bilgi iddiaları 

üzerinden hükümetlerin kendi gündemlerini “halkın iradesi” gibi sunması 

noktasında klasik bilgi sorununu ortadan kaldırmak yerine yeni sınırlılık ve 

riskler üretmektedir (Erkut, 2020).  

Söz konusu öyküde siyaset ve iktisadın sancılarını bilim felsefesiyle 

harmanlayan Kafka, araştırmacı bir köpeğin bilincinden hakikat, bilgi ve adalet 

ilişkisini sorgulamaya açmaktadır. Öyküdeki bu sorgulamalar, kamu maliyesi ve 

demokratik katılım açısından yeniden yorumlandığında iki temel soruyu 

gündeme getirmektedir: Kaynakların yönetime hangi sınırlar ve sınırlılıklar 

içinde bırakılması gerekmektedir? Refahın mali sosyolojik dengesinin 

kurulmasında belli periyotlarda kullanılan oylar, kamusal mal ve hizmetlere 

yönelik arz ve talebin tespitinde hâlâ yeterli ve geçerli bir araç mıdır? 

Günümüzde belli bir kesim, demokrasinin teknolojiyle harmanlanmış 

versiyonu olan dijital vatandaşlık haklarını kullanarak yaşamlarını 

kolaylaştırırken belli bir kesim, internete erişimin mümkün olmadığı bir zaman 

diliminde yaşamaktadır. Dolayısıyla toplumdaki bazı vatandaşlar 19. yüzyılın 

vatandaşı iken bazıları 21. yüzyılın vatandaşı olarak kamu idaresiyle ilişkilerini 

devam ettirmektedir. Bir diğer ayrışma ise vatandaş bilimi (scientific citizens) 

konusunda yaşanmaktadır, vatandaş bilimi; toplumdaki uzman kişiler ve 

vatandaşlar arasında görüş, düşünce ve bilgi farklılıklarının keskin bir noktada 

onları ayrıştırdığı ve bir kesimin politika yapma süreçlerinden dışlayabileceği 



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      585 

ihtimalini göstermektedir. Nitekim, bilimin demokratikleştirilmesinden 

anladığımız şeyin uzman ve uzman olmayanlar arasındaki farkın ortadan 

kaldırılması ile değil; siyasallaşan insanların ne ölçüde bilimsel yönetim 

paradigmalarını benimsediği ile ilgilidir (Innerarity, 2013: 90-91).  

Dijital demokrasi vaatleri, seçimler öncesinde popülist bir yatırım aracı 

olmaktan ziyade kentlilik değerlerinin yeniden kazandırıldığı atılımlar olmalıdır. 

Özellikle piyasa ve devlet başarısızlıklarının çözümlenmesinde yerel katılım, 

hibrit metodolojilerle deneyimlenerek hem dijital hem de yüz yüze katılımın 

dezavantajlarını dengelemelidir. Böylece, demokratik kararların çoğunluk 

kuralına uygun bir şekilde alındığı varsayımı altında azınlıkların da kendini ifade 

edebileceği alanlar yaratılmalıdır. Bu hibrit yapı, hem dijital hem de yüz yüze 

katılım biçimlerinin birbirini dışlamadığı, kente ve coğrafyaya özgü anlamlı 

pratikler dizgesi sunabilir. Dijital demokrasi, kentlilik değerlerinin ve kamusal 

yaşamın, bilgi teknolojileriyle kentlilik bilinci içinde yeniden üretildiği bir süreç 

olarak anlaşılmalı; dijital sosyoloji de bu süreçte ortaya çıkan yeni toplumsal 

ontolojiyi, disiplinler arası bir perspektifle çözümlemeye çalışan bir bilgi alanı 

olarak konumlandırılmalıdır (Burrows ve Beer, 2013:75). Bilimsel dogmalara 

meydan okuyan ve kendi dünyasının gizemlerini araştırmak için özgün bir 

araştırma programına öncülük eden yalnız bir köpek figüründen hareketle 

Schuster’in (2024) sunduğu bakış açısı, yerel demokrasinin dogmatik 

engellerinden sıyrılmasının dijital demokrasi deneyimlerini de kolaylaştırıcı bir 

işlev üstlenebileceğini düşündürmektedir:  

Kafka'nın bu öyküsünde köpek, bilimdeki boşlukları sorgulayan, 

köpeklerin evcilleştirilmesinin dayanılmaz, anlatılamaz sırrına işaret eden 

cesur bir araştırmacıdır. Bu köpeğin sorgulamaları ekseninde "screwball 

tragedy"8 ile anlatılmak istenen şey; sendeleyen yörüngeler, sürekli 

engellenen ama her zaman canlandırılan karakterler, 

zorunluluk ve imkansızlığın, vazgeçilmezlik ve umutsuzluğun her halinin 

bir azim barındırmasıdır (Schuster, 2024). 

 

Kafka’nın Bir Köpeğin Sorguları adlı öyküsündeki metaforlar, anlamı 

yerinden ederek yeniden “yerliyurtlulaştıran” bir işleve sahiptir; anlam kimi 

zaman terk edilir, yalnızca ima edilir ve geride çoğu kez kâğıttan bir iskelet ya da 

silüet kalır (Deleuze ve Guattari, 2020). Bu imgeler, demokrasinin günümüzde 

yaşadığı kavramsal erozyonu ve içi boşalan söylemleri düşünmek açısından da 

güçlü bir metaforik zemin sunmaktadır. Bireyden yerele, yerelden merkeze 

uzanan demokrasi açmazları arasında yeni bir dengenin nasıl kurulacağı; toplum 

normlarına uygun bir demokrasi inşasının daha güçlü bir adım mı yoksa 

bürokratik bir iş yükü yaratarak kavramı derinleştiremeyen eğilimlere mi 

dönüştüreceği tartışma konusudur.  

 

 

8 Screwball Tragedy; Yaşanan trajik durumu garip, komik, ironik bir şekilde ifade 

etmektir (Schuster, 2024).  



586        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Kamu maliyesindeki arz talep dengesinin toplumun her kesimi için bir 

screwball tragedy yaratmasından öte, ideale yakınsayan demokrasi deneyimleri 

için bilimsel metodolojilerden yararlanmak gerekmektedir. Kafka bu öyküsünde, 

bilimin sonsuz uzmanlaşma yolunda ideale ulaşma arzusunun içerdiği 

basitleştirici ön kabulleri reddeder; sözde bilimin sesinin gerçek bilimsel 

tartışmayı bastırdığını ve sahte bilimin karşısında tek başına bilimselliğin peşine 

düşen araştırmacının yaşadığı akademik yalnızlığı çarpıcı biçimde tasvir eder. 

Bunula birlikte ortaya koyduğu metaforik çerçeve, bilimin ve bilim insanlarının 

yerel yaşam gerçekliklerinden uzaklaşma riskini, anlamın yeniden 

yerliyurtlulaştırılması üzerinden düşünmeye imkân tanımaktadır (Kafka, 

2019:39); 

 
Nasıl oluyor da bilginler, halkımızın yukarıya doğru büyülü sözler 

haykırmasına, eski türkülerimizi havaya savurmasına ve yeryüzünü 

unutarak, sanki sonsuza dek yükselip uçmak istercesine sıçrayarak dans 

etmesine katlanabiliyorlar? Bu çelişkileri vurgulamak için yola çıktım ve 

bilimin öğretilerine uygun olarak, hasat zamanı yaklaştığında kendimi 

tamamen toprakla sınırladım, etrafında dans ettim, başımı sağa sola 

çevirdim, sadece toprağa olabildiğince yakın olmak için. Daha sonra 

burnumu sokmak için bir çukur kazdım ve şarkılar söyledim, sadece 

toprağın duyabileceği şarkılar, yanımda ya da üstümde kimsenin 

duyamayacağı şarkılar…. 

 

Araştırmacı köpeğin, toprağa yaklaşma ve şarkıyı yalnızca toprağa 

söyleme imgesi, bilimin göğe yükselen soyutlamalar yerine, yerelin somut 

gerçekliklerine kök salması gerektiğine dair bir okuma sunabilir. Yerel ve 

merkezi düzeyde bilimsel araştırmayı önceleyen bir yönetim paradigmasının 

benimsenmesi; araştırma merkezleri ve araştırma ekipleri aracılığıyla yerelde 

bilimsel bilgiye dayalı politika üretiminin kurumsallaştırılmasını 

gerektirmektedir. Böyle bir yaklaşım, bilimsel çalışmaların soyut kavramsal 

tartışmalar düzeyinde kalmasını engelleyerek, yerelin somut sorunlarıyla 

yüzleşen, ölçülebilir ve izlenebilir politika çıktılarının üretilmesini mümkün 

kılabilir.  

 

Kafkaesk yönetişim metaforu, otoriter eğilimlerin güçlendiği yönetimlerde 

demokrasinin sahte ve şekilsel bir kavrayışa dönüştüğünü resmederken; yerel 

yönetimlerin bilimsel bilgi temelli, şeffaf ve kapsayıcı karar alma süreçleri inşa 

etmesi, bu sahteciliği aşmanın en önemli araçlarından biridir. Demokrasi, 

bilimsel bilgiye dayanan, yerel birincil bilgiyi ve vatandaş deneyimini birlikte 

dikkate alan bir çerçevede kurgulanmadığında, toplumdaki yabancılaşmayı ve 

sessiz itirazları derinleştiren bir mekanizmadan öteye gidemeyecektir. Bilimsel 

bilginin önemine güçlü bir vurgu yapan Bir Köpeğin Sorguları öyküsünde 

araştırmacı köpek, toplumsal sorunların çözümünde sahte bilimin 

yaygınlaşmasını eleştirirken, gerçek bilime yaptığı katkılar sebebiyle bir gün 

toplumda hak ettiği yeri bulmayı ümit eder. Öykünün sonunda bilimdeki 



Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      587 

ilerlemenin, bir insanın yaşlanması kadar doğal olduğu ve bununla (bilimsel 

ilerlemeyle) övünmenin yersiz olduğu vurgulanır (Kafka, 2019:45-58). Sonuç 

olarak bu çalışma, bilimsel bilgiyi toplumsal gerçekliklerden koparan ve “uçan 

köpekler” metaforunda sembolleşen sahte bilim biçimlerinin aksine, yerel 

yaşamla temas hâlinde eleştirel ve sorumlu bir bilim anlayışının benimsenmesini 

önermekte; bu yaklaşımın hem dijital demokrasinin hem de yerel yönetişimin 

geleceğine ilişkin tartışmalar için eleştirel bir okuma sunması düşülmektedir. 

Kaynakça 

Acemoglu, D. ve Johnson, S. (2023). Power And Progress: Our Thousand-Year 

Struggle Over Technology And Prosperity. Winners of the 2024 Nobel Prize for 

Economics: Hachette UK. 

Aras, Kudret, (2018), “Kafka Edebiyatında Ortaya Çıkan Kişisiz ve Virtüel Güçlerin 

Deleuzecü Analizi”, Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 

(BUSBED), 8(15), 317-340. 

Arman, A. (2002). İmge Kavramının Sorunsalı Üzerine. Flaubert Ve Kafka-" 

Bovarizm" Ve" Kafkaesklik". Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Dergisi, 42(1-2), 197-209. 

Arrow, K. J. (2012). Social Choice And Individual Values (Vol. 12). Yale University 

Press.  

Atalay, Gözde, (2024), Türkiye'de Dijital Katılımcı Bütçenin Uygulanabilirliği: Kırşehir 

Belediyesi Örneği, Aydın Adnan Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Aydın.  

Barber, B. (1995). Güçlü Demokrasi, (Çev:Mehmet Beşikçi), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Behrent, M. C. (2013). “Foucault And Technology”. History and Technology, 29(1), 

54-104. 

Berg, S. ve Hofmann, J. (2021). “Digital Democracy”, Internet Policy Review, 10(4).  

Buchanan, J. M., ve Tullock, G. (1962). The Calculus Of Consent: Logical Foundations 

Of Constitutional Democracy. United States of America: The University of 

Michigan press. 

Burrows, R. ve Beer, D. (2013). “Rethinking Space:Urban Informatics and the Social 

Imagination” (61-74) (Ed.: Orton-Johnson, Kate; Prior, Nick), Digital Sociology 

Critical Perspectives, Palgrave Macmillan UK.  

Camus, A. (2014). Sisifos Söyleni, (Çev: Tahsin Yücel), İstanbul: Can Yayınları.  

Chul Han, B. (2024). Enfokrasi Dijitalleşme ve Demokrasinin Krizi (Çev:Mustafa 

Özdemir). İstanbul:Ketebe Yayınları.  

Clegg, S., e Cunha, M. P., Munro, I., Rego, A., ve de Sousa, M. O. (2016).  

Kafkaesque power and bureaucracy. Journal of Political Power, 9(2), 157–181. 

https://doi.org/10.1080/2158379X.2016.1191161  

https://doi.org/10.1080/2158379X.2016.1191161


588        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Crouch, C. (2019). “Post‐Democracy And Populism”. The Political Quarterly, 90(S1), 

124-137. 

Dahl, R. (2021). Demokrasi Üzerine, (Çev: Betül Kadıoğlu). Ankara:Phonix Yayınevi.  

Desmarais-Tremblay, M. (2014). “Normative And Positive Theories Of Public Finance: 

Contrasting Musgrave And Buchanan”. Journal Of Economic 

Methodology, 21(3), 273-289. 

Deleuze, G. ve Guattari, F (2020). Kafka: Minör Bir Edebiyat İçin. (Çev: Işık Ergüden). 

İstanbul: Sel Yayınevi.  

Dewey, J. (2024). Kamu ve Sorunları Siyasi Sorgulama Üzerine Bir Deneme (Çev: 

Sevgi Halime Özçelik). İstanbul:Can Yayınları.  

Erdim, E. (2024). İktidar ve Teknoloji: Bin Yıllık Mücadele. Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Dergisi, 9(1), 73-80.  

Erkut, B. (2020). “From Digital Government To Digital Governance: Are We There 

Yet?”. Sustainability, 12(3), 860. 

Foucault, M. (2019). Güvenlik, Toprak, Nüfus (College de France Dersleri 1977-1978). 

(Çeviren: Ferhat Taylan). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.   

Gerodimos, R. (2006). “Democracy And The Internet: Access, Engagement And 

Deliberation”. Journal of Systemics, Cybernetics and Informatics, 3(6), 26-31. 

Gomes, W. (2018). Democracy In The Digital World: History, Issues And Themes, (Ed. 

Sergio Amadeu Da Silveira) (Çev: Anthony Cleaver).  

Gülgör, M. (2022). Dijital Hemşehrilik Tersine Göç Mekanı Sosyal Medyanın 

Gettolarında Hemşehri Olmak. Konya: Eğitim Yayınevi. 

Gündüz, U. (2013). “Kafka Metinlerinde İletişim, İletişimsizlik Ve Yabancılaşma 

Olgusu Üzerine”. Selçuk İletişim, 7(1), 83-95. https://doi.org/10.18094/si.51221 

Hardin, R. (1997). Theory on the Prowl. In K. R. Monroe (Ed.), Contemporary 

Empirical Political Theory (1st ed., pp. 202–218). University of California Press. 

https://doi.org/10.2307/jj.8085368.13 

Harvey, J. B. (1974). “The Abilene Paradox: The Management Of 

Agreement”. Organizational Dynamics, 3(1), 63-80.  

Hilmer, Jeffery, D. (2010). “The State of Participatory Democratic Theory”, New 

Political Science, 32(1), 43-63.  

Howlett, M. ve Ramesh M (2003). Studying Public Policy, Second Edition. Canada: 

Oxford University Press. 

Innerarity, D (2013). The Democracy of Knowledge (First Press). America: 

Bloomsbury Publishing.  

Kafka, F (1995). Bir Köpeğin Sorguları, (Çev: Mehmet Doğan). İstanbul: Toplumsal 

Dönüşüm Yayınları.  

Kafka, F. (2012). Dava, (Çev: Ahmet Cemal). İstanbul: Can Yayınları.  

https://doi.org/10.18094/si.51221
https://doi.org/10.2307/jj.8085368.13


Kafkaesk Yönetişim ve Sessiz Kriz: Kamusal Alanın Dijital Kapanı      589 

Kafka, F. (2015). Şato, (Çev: Regaip Minareci). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları.  

Kafka, F. (2019). Bir Köpeğin Araştırmaları, (Çev: Tevfik Turan). İstanbul:Can 

Yayınları.  

Kalkan, B. (2016). James M. Buchanan Demokrasinin Patolojileri ve Anayasal Çözüm 

Önerileri. Ankara:Liberte Yayınları.  

Karimi, S. (2021). “Public Administration and Democracy: The Virtue and Limit of 

Participatory Democracy as a Democratic Innovation”. Technium Soc. Sci. 

J., 15, 493. 

Keskin, U. (2016). “Franz Kafka’nın Eserlerinde Aşırı Bürokrasi Ve Otoriter Yönetici 

İmgesi”. Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 17(2), 253-

273. 

Kılıç, T. (2021). Yeni Bilim: Bağlantısallık, Yeni Kültür: Yaşamdaşlık. İstanbul:Ayrıntı 

Yayınları. 

Koutsourakis, A. (2025). Kafkaesque Aesthetics, Politics, and the Crisis of Liberal 

Individualism. In A Companion to Ingmar Bergman (eds D. Humphrey and H. 

Ford). https://doi.org/10.1002/9781119886709.ch27 

Magala, S. J. (1997). Book Review Essay: Karl E. Weick: Sensemaking in 

Organizations: 1995, London: Sage. 231 pages. Organization Studies, 18(2), 

317-338. 

Musgrave, R. A. (1959, January). “The Theory Of Multi-Level Public Finance”. 

In Proceedings Of The Annual Conference On Taxation Under The Auspices Of 

The National Tax Association (Vol. 52, pp. 266-278). National Tax Association. 

Nar, M. (2022). Kamu Ekonomisi Teori Politika ve Uygulama. İstanbul: Eğitim 

Yayınevi.   

Oates, W. (2003). Assignment of responsibilities and fiscal federalism. Blindenbacher 

and Koller (eds), 39-50.  

Oxford Learner’s Dictionaries, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/american_english/screwb

all?q=Screwball (30.01.2025).  

Pendarovski, S., Pachovski, V., ve Andonov, M. (2015). “The Promise of E–Democracy 

and the Internet: Myths about Digital Agoras?”. European Integratıon, 133. 

Peterson, D., ve Harvey, D. C. (2015). “Kafkaesque Bureaucracies As Natural 

Breaching Experiments: Interactional Failures And The Search For İnstitutional 

Agency”. Symbolic Interaction, 38(2), 195-212. 

Russel, B. (1974). Siyasal İdealler, (Çev: Mehmet Harmancı). İstanbul: Köprü 

Yayınları:6.  

Savaş, G. (2023), Türkiye’nin Dijital Olgunluk Seviyesi, 

https://www.gulaysavas.com.tr/turkiyenin-dijital-olgunluk-seviyesi/ 

(30.01.2025).  

https://doi.org/10.1002/9781119886709.ch27
https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/american_english/screwball?q=Screwball
https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/american_english/screwball?q=Screwball
https://www.gulaysavas.com.tr/turkiyenin-dijital-olgunluk-seviyesi/


590        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 567-590 

Scharmer, C. Otto (2009), Theory U: Learning From The Future As ıt Emerges. 

(Berrett-Koehler Publishers).  

Schuster, A. (2024). “Kafka's Screwball Tragedy: Investigations of a Philosophical 

Dog”, The MIT Press Reader, https://thereader.mitpress.mit.edu/kafkas-

screwball-tragedy-investigations-of-a-philosophical-dog/ (30.01.2025). 

Schuster, A. (2024). How to Research Like a Dog: Kafka’s New Science. MIT Press.  

Simon, J., Bass, T., Boelman, V. ve Mulgan, G. (2017). Digital Democracy, The Tools 

Transforming Political Engagement, Nesta, 

https://www.nesta.org.uk/report/digital-democracy-the-tools-transforming-

political-engagement/ (30.01.2025).  

Soysal, S. (2016). “David Hume’un Kozmolojik Argüman Eleştirisi”, Ethos: Dialogues 

in Philosophy and Social Sciences, 9(1): 77-96.  

Stivers, C. (2000). “Resisting The Ascendancy Of Public Management: Normative 

Theory And Public Administration”. Administrative Theory & Praxis, 22(1), 10-

23. 

Şener, H. E. (2020). “Aklın Trajedisi Ve Bir Suçlama Olarak Bürokrasi: Kafka’nın 

Dava’sı Ve Şato’su”. Memleket Siyaset Yönetim, (33), 1-34. 

Tiebout, C. M. (1956). “A Pure Theory Of Local Expenditures”. Journal of political 

economy, 64(5), 416-424. 

Tullock, G., Brady, G. L., ve Seldon, A. (2002). Government Failure: A Primer In 

Public Choice. Cato Institute. 

Uylaş Aksu, Z. ve Işıklı. Ş (2019). “Teknolojik Zehirlenme, Semptomları ve Teknolojik 

Düzen”, ISOPHOS Uluslararası Bilişim, Teknoloji ve Felsefe Dergisi, 2(2), s. 

56-87. 

Warren, Mark, E. (1996). “Deliberative Democracy and Authority”. American Political 

Science Review 90(1), 46–60.  

Weick, K. E. (2020). “Sensemaking, Organizing, And Surpassing: A Handoff”. Journal 

of Management Studies, 57(7), 1420-1431. 

Zenor, J. (2014). (Edited by) Parasocial Politics. United States of America: Lexington 

Books.  

https://thereader.mitpress.mit.edu/kafkas-screwball-tragedy-investigations-of-a-philosophical-dog/
https://thereader.mitpress.mit.edu/kafkas-screwball-tragedy-investigations-of-a-philosophical-dog/
https://www.nesta.org.uk/report/digital-democracy-the-tools-transforming-political-engagement/
https://www.nesta.org.uk/report/digital-democracy-the-tools-transforming-political-engagement/
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=9923
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=9923


 
 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

Araştırma makalesi 

 

1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis 

Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu 

Üzerine Bir İnceleme 

 

Serkan YOLCU*  

 

 

Öz: Bu makale Meclisin yorum yetkisinin anayasa değişikliğine yol açtığını 

açıklamaktadır. 1924 Anayasasının özgün yönlerinden biri Meclise kanunları yorumlama 

(tefsir) yetkisi vermesidir. TBMM bu yetkiyi 1960 kadar kullanmış ve bazen bu yetkisini 

anayasayı yorumlamak için de kullanmıştır. Ancak Meclis yorumu yoluyla anayasanın 

yorumlanması sorunu bugüne kadar Türk hukuk literatüründe pek dikkat çekmemiştir. 

Oysa 1927 tarihli ve 111 sayılı Meclis yorumunun yakından incelenmesi aslında yorum 

görüntüsü altında bir anayasa değişikliği yapıldığını ortaya koymaktadır. Bu Meclis 

yorumu 1924 Anayasasının 23. maddesini yorumlamış ve hükmün anlamını genişleterek 

adeta bu hükme yeni fıkra eklemiştir. Makale söz konusu meclis yorumunun ortaya 

çıkışını ve sonuçlarını hukuksal arkeoloji yöntemi ile incelemektedir. Esasen Meclis 

tutanakları üzerinden sürdürülen araştırma daha önce hiç üzerinde durulmamış bir 

sonuca varmaktadır. Makale resmi yazında pek girilmeyen tarihsel detayları takip 

ederek, sanılanın aksine, 1924 Anayasasının beş değil altı kez değiştirildiğini iddia 

etmektedir. Böylece makale 1927 tarihli meclis yorumunun hukuksak sonucunun bir asır 

sonra açığa çıkarılması suretiyle anayasa tarihimize ışık tutmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: 1924 Anayasası, anayasanın yorumlanması, meclis yorumu, anayasa 

değişikliği, hukuksal arkeoloji. 

How Many Times Was the 1924 Constitution Amended? A Study on the 

Problem of Amending the Constitution Through Legislative Interpretation 

Abstract: This article explains how Parliament's interpretive power led to constitutional 

amendments. One of the unique aspects of the 1924 Constitution is that it granted 

Parliament the authority to interpret laws. The Grand National Assembly of Turkey 

(TBMM) exercised this authority until 1960 and sometimes used it to interpret the 

 
* Doç. Dr., Bilkent Üniversitesi Hukuk Fakültesi, Ankara, Türkiye, e-posta:  

serkan.yolcu@bilkent.edu.tr   

ORCID: 0000-0002-2951-4406 

 

Makale Geliş Tarihi: 26.03.2025 

Makale Kabul Tarihi: 05.11.2025  

mailto:serkan.yolcu@bilkent.edu.tr


592        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

constitution. However, the issue of interpreting the constitution through parliamentary 

interpretation has not received much attention in Turkish legal literature until now. 

However, a close examination of Parliamentary interpretation No. 111 of 1927 reveals 

that a constitutional amendment was actually made under the guise of interpretation. This 

parliamentary interpretation interpreted Article 23 of the 1924 Constitution and 

expanded the meaning of the provision, effectively adding a new paragraph to it. The 

article examines the emergence and consequences of this parliamentary interpretation 

using legal archaeology. Essentially, the research conducted through Parliamentary 

minutes reaches a conclusion that has never been considered before. By tracing historical 

details rarely explored in official literature, the article argues that, contrary to popular 

belief, the 1924 Constitution was amended not five but six times. Thus, the article sheds 

light on our constitutional history by revealing the legal consequences of the 1927 

parliamentary interpretation a century later. 

Keywords: The Constitution of 1924; interpretation of constitution; legislative 

interpretation; constitutional amendment; legal archaeology 

Giriş 

Cumhuriyetin ilk anayasası olmanın yanında 1924 Anayasasının iki temel 

özelliğinden bahsedilebilir. Birincisi bu anayasa Mustafa Kemal’in bizzat 

tohumlarını attığı bir sürecin sonunda ortaya çıkmıştır. Bu bakımdan II. Meclis’in 

yaptığı 1924 Anayasası Cumhuriyet Türkiye’sinde kurucu iradenin en saf 

yansıması olarak görülebilir. Bu anayasal düzende Meclis üstünlüğü hakimdir ve 

Meclis tüm sorunların çözüm kaynağıdır. Dolayısıyla mesele, örneğin ABD’de 

görüldüğü gibi “çoğunluğun tiranlığı” değil milli egemenliğin tesis edilmesidir. 

(Yıldırım, 2024: 26). İkinci olarak pek çok açıdan çağdaşlarından geri kalmayan 

1924 Anayasası, Türkiye’nin en önemli dönüşümlerine eşlik etmiştir. Anayasal 

işleyişin derinden değiştiği bu süreçte yaşanan kapsamlı dönüşümler kimi zaman 

anayasanın değiştirilmesiyle hayata geçirilmiş, fakat bazen de anayasa metni aynı 

kalmasına rağmen uygulandığı koşullar farklılaşmıştır. Ancak yürürlükte kaldığı 

otuz altı yıl boyunca kritik anayasal dönemeçler yaşanmıştır. Dolayısıyla 1924 

Anayasasının hem tek partili hem de çok partili dönemde uygulama bulmasıyla 

Türk anayasa tarihi açısından oldukça özgün bir konumda olduğu söylenebilir. 

(Duygun, 2024: 275-298) 

1924 Anayasasının yasama ve yürütme gücünü kendisine verdiği TBMM, 

anayasal sistemin merkezindeki yegâne devlet organıdır. Meclis üstünlüğü 

anayasal düzene hakimdir. 1960 darbesi ile sonu gelen bu “suçsuz anayasa” 

(Soysal, 2019), üzerinde pek durulmayan bir özelliği ile ayrıca dikkat 

çekmektedir. 1924 Anayasasının kendine özgü yönlerinden biri, Meclis’e verilen 

kanunları yorumlama (tefsir) yetkisidir. Kanun koyan Meclis aynı zamanda 

kanunları yorumlama yetkisine de sahiptir (m. 26). Bu çalışma 1924 

Anayasasının meclisin yorum (tefsir) yetkisi kullanılarak -kayıtlara böyle 

geçmese de- nasıl bir değişime uğradığını sorgulamaktadır.  



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      593 

1924 Anayasasında beş kez değişiklik yapılmış, yani Anayasa öngördüğü 

değiştirme kuralına (m. 102) uyularak beş kez değiştirilmiştir1  (1928, 1931, 1934 

ve 1937’de iki defa) Öte yandan Meclis tefsir yetkisini 1960’a kadar giderek 

azalan bir yoğunlukta kullanmıştır. Toplamda 600’den fazla kez kullanılan tefsir 

yoluna en çok ikinci yasama döneminde başvurulduğu görülmektedir. (İba, 2022: 

57) Bu meclis yorumlarının büyük çoğunluğu olağan kanunlardaki duraksamaları 

gidermeye yöneliktir. Peki Meclis, bu faaliyeti kapsamında anayasayı 

yorumlayarak biçimsel olmayan bir anayasaya değişikliği de yapmış olabilir mi? 

Başka bir deyişle, bir meclis yorumu anayasayı yorumlamak suretiyle değiştirmiş 

olabilir mi? Bu çalışma işte bu soruya yanıt aramakta ve 1927’da kabul edilen bir 

meclis yorumu ile aslında Anayasanın değiştirildiğini, 1924 Anayasasının 

bugüne kadar farkında olunmayan bir altıncı değişikliğinin daha olduğunu iddia 

etmektedir. Bu değişim, şeklen bir anayasa değişikliği biçiminde değil bir meclis 

yorumu ile ortaya çıkmıştır. Yani anayasa metni aynı kalsa da metnin 

uygulamadaki anlamı Meclisin bir yorum kararı ile değişime uğramıştır. 

Dolayısıyla bu örtülü anayasa değişikliği, 1924 Anayasasından hareketle anayasa 

değişikliklerinin biçimden öte anlam ile ilgisini ortaya koyan özgün bir örnek 

olarak dikkat çekicidir. 

Metodolojik olarak bu makale bir hukuksal arkeoloji girişimi olarak 

görülebilir. Hukuksal arkeoloji terimi, vaka çalışmalarından yararlanan bir tür 

hukuk tarihi çalışmasını ifade eder. Hukuksal arkeoloji yapmak, tarihsel, 

ekonomik ve sosyal bağlamını yeniden inşa ederek bir vakanın derinlemesine 

incelenmesidir. Hukuksal arkeoloji, örneğin bir mahkeme kararında “resmi” 

anlatıda yer almayan bir vakadan öğrenilecek çok şey olduğunu öne sürer ve 

uyuşmazlığın alternatif ya da gayri resmi anlatımlarını bulmaya çalışır. Bu 

alternatif açıklamalar, hukuku bilmenin geleneksel çalışmalardan elde 

edilenlerden daha farklı ve onları tamamlayıcı bir yolunu sağlar. (Threedy, 2006: 

1197) 

Hukuk arkeolojisi hukuki olayı derinlemesine incelemeye yönelik bir 

metafordur. Bu yöntem, araştırmacının bir hukuksal olaya hukuk fakültesinde 

eğitim aldığı geleneksel doktriner yaklaşımdan farklı bir şekilde bakmasını 

sağlar. Doktriner yaklaşımın aksine, hukuksal arkeoloji, söz konusu vakayı 

gerçekleştiği dönemde olduğu gibi anlamak amacıyla mikro düzeydeki ayrıntıları 

bir araya getirip onun bağlamsal tarihini oluşturmayı amaçlamaktadır. Bu 

bakımdan hukuksal arkeoloji vakaların sabit bir anlatıya sahipmiş gibi ele 

 
1 Bazı yazarlar tarafından 1924 Anayasasının yedi defa değiştirildiği zikredilmektedir. 

Bunun sebebi olağan anayasa değişiklikleri dışındaki Anayasanın önce Türkçeleştirilip 

(1945) sonra yeniden eski metninin yürürlüğe konulmasına (1952) dair iki işlemdir. 

Bunların amacı anayasanın mevcut metni üzerinde bir fark yaratmak olmadığı için bu 

çalışmada 1924 Anayasasının beş kez değiştiği kabul edilecektir. Anayasanın dili 

üzerinde yapılan iki işlemin (1945 ve 1952) teknik olarak bir anayasa değişikliği olarak 

değerlendirilmesi ihtimali konusundaki tartışmalar için bkz. Şahin, E. (2024). “1924 

Teşkilatı Esasiye Kanunu’ndaki Dil Değişiklikleri”. Toplumsal Tarih, 364, 42-47. 



594        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

alınmaması gerektiğini öğretir. Bulunan kanıtlara ve anlatıyı kimin 

oluşturduğuna bağlı olarak bir hikâye oluşturmanın başka olası yolları da vardır. 

Davaları yorumlarken gerçekte ne olduğunu ve olguların neden mahkeme 

kararlarında belirli bir şekilde sunulduğunu anlamak için onları derinlemesine 

incelemek gerekir. Hukuksal arkeoloji yöntemi ile hangi bilgilerin dahil edildiği 

ve hariç tutulduğu açısından mahkeme kararlarına eleştirel bir gözle bakılabilir. 

(Nottingham, 2022) Antropolojik arkeologlar bir alanı ipuçlarından yeniden inşa 

ederken hukuk arkeologları, toprağa gömülmüş olan bir davanın bağlamını çeşitli 

kaynaklara gömülü ipuçlarından yeniden oluştururlar. (Threedy, 2006: 1198) Bu 

yöntem mahkeme kararları gibi yasama işlemlerini incelemek için de 

kullanılabilir. Nasıl mahkeme kararlarını arkeolojik bir metotla irdeleyebilmek 

mümkün ise, meclis kararları ya da kanunları da bu yöntemle ele alınabilir. Bu 

bağlamda 1924 Anayasası döneminde kullanılan “yasama yorumu” (tefsir) hukuk 

arkeolojisi yöntemini uygulamak için uygun bir zemin sağlamaktadır. Bu 

çalışma, metodolojik olarak, TBMM’nin sağladığı zemin üzerinde 

gerçekleştirilen bir deneme olarak görülmelidir.  

Makalenin planı şöyledir. Birinci başlıkta meclisin yorum yetkisinin 

hukuksal niteliği üzerinde durulacak ve bu yetkinin ne anlama geldiği izah 

edilecektir. Daha sonra Meclisin yorum yetkisine kavuşması sürecinde yaşanan 

tartışmalara ışık tutulacak ve Meclisin yorum yetkisinin kendine özgü niteliği 

ortaya konulacaktır. Üçüncü başlık, bugüne dek pek dikkat çekmeyen ancak 

Mecliste yoğun tartışmalara yol açan bir anayasal sorununun Meclisin yorum 

yetkisini kullanarak bir anayasa değişikliği ile sonuçlandığını ortaya koymaya 

çalışacaktır. Dördüncü başlık, derinlemesine incelenen meclis yorumundan 

hareketle anayasayı yorumlama faaliyeti üzerine bir tartışma yapmaktadır. Son 

başlığın amacı anayasayı yorumlama faaliyetinin niteliğini açıklayarak incelenen 

meclis yorumunun özgün yanını vurgulayabilmektir. Neticede 1924 Anayasası 

döneminde başka tartışmaların gölgesinde kalan Meclisin “yorum” yetkisinin 

1927’de aslında biçimsel olmayan bir anayasa değişikliğine yol açtığı iddia 

edilecektir. 

Yasama Yorumunun Niteliği 

Bu başlık genel olarak anayasa hukuku kuramında anayasanın yorumlanması ve 

anayasa değişikliği kavramlarının birbirinden nasıl ayrılabileceğini 

sorgulamaktadır. Günümüzde anayasacılık parlamentolardan çok, mahkemelerin, 

özellikle de anayasa mahkemelerinin omuzlarına yüklenmektedir. (Lupo, 2019: 

356) Ancak bir asır önce durum çok farklıydı. Anayasal olanı muhafaza etmek 

yasamanın doğal bir uzantısı olarak görülüyordu. Bu bağlamda kanunu yapan 

parlamentonun onun anlamı üzerindeki tereddütleri gidermesi konusunda da 

evleviyetle yetkili olacağı düşünülebiliyordu. Türkiye’nin anayasal gelişme 

çizgisi de bu rotada seyretmekteydi. 1924’te anayasa yapılırken kanunların 

anayasaya uygunluğunun yargısal denetimi henüz gündemde değildi. Ancak 

tereddüde düşüldüğünde Meclisin kanunları yorumlamasında bir sakınca 

görülmemişti. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      595 

Yorum, bir nesnenin anlamına ilişkin bir soruya cevap ararken gerekçeler 

bulan yaratıcı bir akıl yürütme sürecidir. (Endicott, 2012: 109) Bu bağlamda 

yasama yorumu sayesinde “metin değiştirilmeksizin anlamının saptanmasının” 

mümkün olduğu ve bu faaliyetin “eski yasanın anlamını açıklamaktan ibaret” 

olduğu ileri sürülmektedir. (Gedik, 2013: 15) Oysa anayasanın yorumlanması 

halinde yorum artık kurulu iktidarın muradını izah etmesinden çıkıp kurucu 

gücün bir suretine dönüşecektir. Bu bakımdan kanunları yorumlamak yasama 

organının, “kendi iradesinin ne yolda olduğunu belirtmek sureti ile hukuk 

kuralının anlamını açıklığa kavuşturmakta” (Metin, 2002: 177) olduğu ileri 

sürülebilir ise de anayasayı yorumlama işini bununla aynı nitelikte görmek 

mümkün değildir. Anayasal yorum, bir metin üzerinde her türlü işlemi 

gerçekleştirme işlevi değil, geçmişte yapılmış bir kanun koyma eylemini ve 

bununla amaçlananı anlamı kavramaya yönelik bir çalışmadır. (Ekins, 2017: 24) 

Hukuksal yorum, yorumlanan hukuk normunun anlamına karar verme 

faaliyetidir. Bu bakımdan yorumda iki unsurdan bahsedilebilir: yorumlanan 

nesne ve onun anlamı. İkincisi üzerinde çok yoğun bir tartışma gözlemlenirken, 

birincisi üzerine çok az kafa yorulduğu ifade edilmektedir. (Urbina, 2025: 1) 

Hukuk normlarının yorumlanması kaçınılmazdır. Ancak bu resmi makamlar 

tarafından ortaya çıkarılan yoruma işaret eder. Kuvvetler ayrılığına dayanan 

modern devletlerde hukukun yorumlanması çoğunlukla hukukun somut vakalara 

nasıl uygulanacağını tespit etmekle görevli yargı organı tarafından 

gerçekleştirilir. Ancak kanunların icra edilmesinden sorumlu idare makamlarının 

da bu amaç doğrultusunda karar alırken hukuk normunu yorumlaması doğaldır. 

Bir normu yorumlayanın, adeta zamanda yolculuk yaparak, normu yapan 

organa -yasamaya- giderek söz konusu normdan muradının ne olduğunu sorması 

mümkün değildir. Bir kere yasama organının muradının ne olduğunu açıklayacak 

zamanı olmadığı gibi bunu ondan istemek faydalı da olmayabilir. Çünkü yasama 

organı konunun önemini sonradan anlayarak bir açıklama yapabilir ve yasayı 

yaparken düşünülmeyen gerekçeler belirtebilir. Bu ise o yasanın muhatapları, 

yani yasaya uymak zorunda olanlar, için hakkaniyetli olmayacaktır çünkü bir 

yasaya uymak zorunda olan herkes ancak ona uymak zorunda oldukları zamanda 

ne anlama geldiği ile yargılanabilirler. (Honore, 1995: 88-89) Dolayısıyla bir 

yasanın bizzat onu yapan tarafından sonradan yorumlanması faydadan çok zarara 

yol açabilir.  

Türkiye’de 1924 Anayasasının düzenlediği yasama yorumunun yararının 

zararına üstün olduğu ileri sürüldüğünde (Berki, 1958: 55), meselenin hangi 

boyuta ulaşabileceği muhtemelen akla gelmemişti. Yasayı yapan ile onu 

yorumlayan farklı kişilerden oluşabileceğine göre, yasayı yasa koyucunun 

yorumlaması her zaman aslında yeni bir yasa yapmak anlamına gelebilir. Bunun 

anayasayı yorumlamaya teşmil edilmesi halinde ise mesele daha da içinden 

çıkılmaz bir hal alabilir. Çünkü basit çoğunluk ile anayasayı yorumlamak, 

nitelikli çoğunluk ile onu değiştirme gereği karşısında tali kurucu iktidar 

niteliğinde olmayan bir meclis çoğunluğunun anayasayı değiştirme sonucunu 



596        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

doğuracak tasarruflarda bulunabilmesini mümkün kılabilir (Arsel, 1965: 329). 

Aşağıda üçüncü başlıkta açıklanacak tefsir bu ihtimali teyit etmektedir. 

Anayasa değişiklikleri anayasa metninin kendisi tarafından yetkilendirilen 

biçim ve prosedür ile belirli bir anayasa metninin kasıtlı ve açık olarak 

değiştirilmesini ifade eder. Anayasaların çoğunluğu, %90'dan fazlası, 

değişiklikleri için şekli kurallar içerir. Biçimsel olmayan anayasa değişiklikleri 

ise anayasa metninde bir değişiklik olmadan anayasal anlamın değiştirilmesini 

ifade eder. (Risini, 2023) Bir başka ifade ile biçimsel olmayan anayasa 

değişikliği, bir hukuk sisteminin ilan edilmiş kuralları veya yapıları tarafından 

öngörülmeyen/belirtilmeyen herhangi bir başka yolla yapılan anayasa 

değişikliğidir. Biçimsel olmayan anayasa değişikliği yazılı metinde değil, yazılı 

anayasanın pratikte yorumlanmasında veya uygulanmasında yapılan bir 

değişikliktir. (Sellers, 2021: 494) 

Anayasa hukukçuları, anayasal değişimin bazen bir teknik anayasa 

değişikliği gerektirmediği konusunda uzlaşmaktadır. Yargısal yorum, siyasal 

pratikteki değişimler veya devlet organlarının farklı yöntemlerde uzlaşması gibi 

çeşitli süreçler vasıtasıyla anayasal değişimin gerçekleşmesi bir anayasa 

değişikliğine yol açmamaktadır. (Dixon, 2011: 96) Bu bağlamda “anayasanın 

yorumlanması” (interpretation) ile “anayasa değişikliği” (amendment) arasında 

bir kavramsal ayrılık gözlemlenmektedir. Çoğunlukla, yorum olağan bir iş iken, 

değişiklik gerçekten yeniliğe işaret eder. Yorum ve değişiklik arasındaki karşıtlık, 

organik gelişme ile eski sorunlara tamamen yeni çözümlerin bulunması 

arasındaki karşıtlığa benzer. Bu bakış açısından, yorum, belirli şekillerde metnin 

analizlerine veya en azından geleneksel olarak anayasacıların kapsamı içinde 

olduğu düşünülen materyallerle ilişkilendirilir. Ancak anayasa değişikliği başka 

bir şeydir. Kavramsal olarak anayasa değişikliği, kabul görmüş mevcut hukuksal 

materyallerden türetilemeyen bir hukuksal buluş olarak tanımlanabilir. 

(Levinson, 1995: 15-16) 

Anayasa değişikliklerinin biçimsel yöntem dışında gerçekleşmesi 

genellikle yargısal yorum aracılığı ile söz konusu olmaktadır. Katı ve yazılı bir 

anayasal düzende yargısal denetim sonucu anayasa hükümlerinin yeniden 

yorumlanması, anayasanın adeta yeniden yazılması sonucunu doğurabilir. Yani 

anayasalar şekli değişiklikler dışında anayasayı yorumlama yetkisine sahip 

mahkemelerin kararları ile de değişebilmektedir. Dolayısıyla mahkemeler 

anayasayı biçimsel yoldan değiştiremez ise de onu yorumlayarak metni değil ama 

metnin anlamını/içeriğini değiştirebilir. (Metin, 2008: 34-38) Nitekim yargısal 

denetimin çok güçlü olduğu ABD’de Yüksek Mahkemenin her bir anayasal 

soruna dair yorumunun, gayrı resmi bir anayasa değişikliği niteliğinde olduğu 

iddia edilmektedir.2 Amerikan Yüksek Mahkemesi hâkimlerinden Charles Evan 

 
2 ABD’de bu konudaki tartışmaları içeren kapsamlı bir araştırma için bkz. Levinson, S. 

(Ed.) (1995). Responding to Imperfection: The Theory and Practice of Constitutional 

Amendment. Princeton: Princeton University Press. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      597 

Hughes’ün 1907’de yaptığı bir konuşmada geçen meşhur aforizmasında 

belirtildiği gibi “Biz Anayasaya bağlıyız, ancak Anayasa hâkimler ne diyorsa 

odur.” (Hughes, 1908:139)3 Dolayısıyla anayasaya uygunluk denetimi yapan 

yargıçların anayasayı yorumlamaları çoğu zaman adeta yargıcın anayasayı 

yeniden yazmasına yol açar. (Sajo, 1999: 239) Öyleyse, anayasa metni aynı kalsa 

da metnin anlamı yargısal uyuşmazlığın çözülmesi yoluyla değişebilmektedir.  

Yasama organının kendi yaptığı yasaları yorumlayarak anayasanın 

anlamını yeniden belirlemesi sık karşılaşılan bir faaliyet değildir. Yasama 

yorumunun anayasanın biçimsel olmayan yoldan değiştirilmesine etkisi ise 

neredeyse hiç gözlemlenmemektedir. Bu bakımdan 1924 Anayasasının 

parlamentoya verdiği kanunları yorumlama yetkisinin (m. 26) anayasayı 

değiştirme yönünde bir sonuç doğurması oldukça ayrıksı bir durumdur. Çünkü 

bu ihtimalde, yasama organı anayasayı yorumladığında, anayasa metni otoritesini 

korumakta ancak anayasanın yerleştirildiği kurumsal bağlam değişen koşullara 

uyum sağlamaktadır. Anayasa metni değişmese de anayasanın anlamı 

değişmektedir.  

Anayasa hukuku teorisinde, biçimsel olmayan anayasa değişikliklerine 

ilişkin üç farklı yaklaşım gözlemlenmektedir. Bunlar biri hukuki pozitivizm 

odaklı bakış açısı iken, tam karşısında common law bakış açısı durmaktadır. Bu 

ikisini bir araya getiren üçüncü bir bakış açısı ise tarihsel-kurumsalcı (historical 

institutionalist) yaklaşımda görülmektedir. Anayasa değişikliğine tarihsel-

kurumsalcı bakış açısına göre biçimsel olmayan anayasa değişikliği, kavramsal 

olarak, ya yeniden yorumlama (yargı, yasama organı ve diğerleri tarafından) 

yoluyla ya da anayasal teamüllerin oluşturulması yoluyla gerçekleşebilir. 

(Passchier, 2018: 6-9) Grimm’in vurguladığı gibi “yorum, yorumcuya metnin 

kendisi üzerinde herhangi bir güç vermez, yalnızca metnin anlamı üzerinde bir 

güç verir. Ancak, çoğu zaman anlamdaki bir değişim, metnin kendisinde yapılan 

değişiklik kadar önemlidir. Bu durumda, yorum yoluyla anayasa değişikliğinden 

bahsedilir.” (Grimm, 2010: 41) 

Anayasalar yapılır, keşfedilmez. Mucizevi bir şekilde gökten düşmezler 

veya asmada doğal olarak büyümezler. Anayasalar insan yapımıdır, belirli bir 

halkın belirli tarihinin ve bazılarının kazandığı ve diğerlerinin kaybettiği siyasi 

bir mücadelenin ürünüdür. (Pitkin, 1987: 167-169) Dolayısıyla 1924 Anayasası 

da birtakım özel koşulların ürünü, tarihsel gelişmelerin bir durağıdır. Murat 

Sevinç bu gerçeği şöyle ifade etmektedir: “1924 metnini hazırlayanlar Osmanlı 

devleti ve anayasacılığı geleneğinin parçası. O geleneğin, onlarca yıl yaşanan 

tartışmaların, çatışmaların, farklı görüşlerin, Millî Mücadele yıllarında dışarıda 

ve içeride verilen savaşın, dönemin yaygın düşünce akımları ve uluslararası iş 

birliklerinin, yurt içinde az çok bir denge gözetme kaygısının izlerini bulmak 

mümkün Anayasa’da. Demek ki, 1924 Anayasası’nın yapısını, onun ideolojisini 

ve kurucuların hedeflerini hesaba katmadan kavramak mümkün değil.” (Sevinç, 

 
3 Aynı alıntı için ayrıca bkz. Zühtü Arslan, Anayasa Teorisi, Seçkin, Ankara, 2008, s. 53. 



598        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

2024:28) Öyleyse bu Anayasanın içinde doğduğu koşulları onu yapan gücün, 

yani TBMM’nin içinde aramak doğru olacaktır. Buradan hareketle sonraki başlık 

Meclis tutanaklarına yansıyan yönlerden, Meclisin kanunları yorulmama (tefsir) 

yetkisine kavuşması üzerine bir analiz yapmaya çalışmaktadır. Bunun için yorum 

(tefsir) yetkisinin Meclise verilmesinin kökenine inmekte ve 1924 Anayasasının 

kabul edilmesi sürecinde Mecliste yaşanan tartışmalara ışık tutmaktadır. 

Meclisin Yorum Yetkisine Kavuşması 

1924 Anayasası TBMM’yi hem yasama hem de yürütme gücünün tek sahibi 

olarak nitelemesinin yanında onu “kanunların yorumlanması” yetkisiyle de 

donatmıştır. Anayasanın 26’ncı maddesine göre “Büyük Millet Meclisi kavaninin 

vaz'ı tadili, tefsiri, fesih ve ilgası, … gibi vezaifi bizzat kendi ifa eder.” Buna göre 

1924 Anayasasında “kanunların yorumlanması” (tefsir) görevi münhasıran 

Meclise verilmiştir. Diğer niteliklerinin yanında tefsir yetkisinin esasen “yasama 

tarihimizde özgün bir yasama işlemi türü” olarak yerini aldığı vurgulanmaktadır. 

(İba, 202: 44) Ancak anayasanın yapılma süreci bu yetkinin kabulü konusunda 

ilginç gerçekler sunmaktadır. Nitekim Özbudun da 26’ncı madde üzerindeki 

tartışmaların en ilginç yönlerinden birinin “tefsir” konusu olduğunu 

hatırlatmaktadır. (Özbudun, 2012: 30)  

Bülent Tanör tefsir yetkisinin Meclise verilmesini TBMM üyelerinin 

Meclisin hakları ve tarihsel değeri üzerinde gösterdikleri titizliğin kanıtı 

olduğunu yazmaktadır. Ayrıca Tanör Meclisin bu yetki ile donatılmasının, 1876 

Anayasasında Heyet-i Ayanın anayasayı yorumlama yetkisine sahip olması 

karşısında daha “demokratik” bir düzenleme olduğunu belirtmektedir. (Tanör, 

2011: 300) Tanör sonuncu tespitinde haklı olsa da ilk tespiti şüphelidir. Zira 

Meclis görüşmeleri ve 1924 Anayasası henüz Meclise gelmeden evvel ortaya 

atılan teklifler değerlendirildiğinde, tefsir yetkisinin kabul edilmesinin Meclisin 

“haklarına sahip çıkmak” gibi bir kaygı ile benimsendiğini söylemek biraz zor 

gözükmektedir. Bunun Anayasanın “emirle değil, hür tartışmalarla yapılması” 

bakımından kayda değer bir tarihi tecrübe olduğu doğrudur.  (Akyol, 2024: 9) Bu 

bakımdan Tanör’ün iddiası Cumhurbaşkanına seçimleri yenileme yetkisinin 

verilmemesi konusunda anlamlı olabilir.4 Ancak kanunları yorumlama sorunu 

böylesi bir sonuca ulaşmayı mümkün kılmıyor. Benzer şekilde Meclisin yetkileri 

arasına tefsirin eklenmesini yasamanın etkinlik alanını genişletme ve böylece 

TBMM üyelerinin anayasa taslağı karşısında yasama organını güçlendirme 

 
4 Anayasa tasarısının 25. maddesi Cumhurbaşkanının hükümetin görüşünü alarak 

seçimlerin yenilenmesine karar verebilmesini düzenliyordu. Bu hüküm büyük bir tepki 

ile karşılanmış, uzun ve yoğun tartışmaların ardından reddedilmiştir. Dolayısıyla, 

Tanör’ün vurguladığı gibi, Mecliste olmalarını Mustafa Kemal’e borçlu olmalarına karşın 

meclis üyelerinin bir diyet borcu altında ezilmeyerek Cumhurbaşkanının yetkilerinin 

arttırılmasına karşı çıkmaları, Meclisin kurumsal ve sahici bir değer taşıdığının göstergesi 

olarak değerlendirilebilir (Tanör, 2012: 293). Bu konuda ayrıca bkz. Akyol, 2024: 93-

111. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      599 

çabası olarak nitelemek (Çakan, 1999: 175) tartışmaların hacmi ve niteliği 

dikkate alındığında mümkün gözükmemektedir. Nihayet Meclisin kanunları 

yorumlama yetkisine sahip olmasını, yargıyı sınırlayıp böylece Meclisi hukuk 

düzeninin egemeni yapmak gibi bir kaygının yansıması olduğunu düşünmek de 

abartılı gözükmektedir. (Erdoğan, 2009: 76) Çünkü aşağıda açıklanacağı gibi, 

Meclis’e tefsir yetkisinin verilmesi sorunu anayasa yapılırken sadece küçük bir 

grubun ilgisini çekmiştir. Bunun birden çok sebebi olsa da tefsir yetkisinin 

benimsenmesini Meclisin yasama yetkisine sıkıca sahip çıktığı diğer kaygıları ile 

bir tutmak gerçekçi değil. 

1924 Anayasasının yapım süreci incelendiğinde, anayasa tasarısında 

Meclise kanunları yorumlama yetkisi verilmediği görülmektedir. Tasarının 

26’ncı maddesinde, “tefsir” Meclisin görevleri arasında yer almamaktaydı. 

Ancak bu hüküm (m. 26) üzerinde görüşmeler başladığında Meclise tefsir 

yetkisinin de verilmesi gerektiği tartışma konusu olmuştur. Aynı zamanda 

Kanun-ı Esasi Encümeni’nin de üyesi olan Feridun Fikri Bey, bu konuda Meclise 

yetki tanınması gerektiğini, zira bunun Fransa’da ve başka ülkelerde de böyle 

olduğunu belirterek Meclisin yetkilerini sayan tasarının 26’ncı maddesine “tefsir” 

sözcüğünün eklenmesini istemiştir. Buna karşın Refet Bey5 Meclise bu yetkinin 

verilmesinin uygun olmadığını, Feridun Fikri Bey’in iddiasının aksine Fransa’da 

durumun böyle olmadığını ileri sürmüş ve “Tefsir bir vazifeî teşriiye olmaktan 

ziyade ilmî bir vazifedir” diyerek izah etmeye çalışmıştır. Refet Bey uygulamada 

bir zorluk ortaya çıktığında meselenin Meclise gelmesi halinde Mecliste yorum 

amacıyla yapılan görüşmelerin adeta kanunu değiştirme seviyesine 

varabileceğini, Meclisin bazen kanunu tefsir edeyim derken adeta onu 

değiştirebileceğini, böylece birey haklarının çiğnenebileceğini (“hukuku efrat 

payimal olabilir”) vurgulamıştır. Bu nedenle yorum sorununu “ilmî bir şekilde 

mahdut salahiyetli bir heyeti ilmiyenin halletmesi lâzım gelir” demiştir ve bu 

sorunun Şura-yı Devlet’in yetkilendirilmesi ile ilgili m. 106 görüşülürken ele 

alınmasını önermiştir (ZC, 30.3.1340: 99). Refet Bey kanunları yorumlama 

yetkisinin Meclise verilmesi halinde doğabilecek sakıncaları izah etmek için şu 

örneği vermiştir: 

Adana Fransızlar tarafından işgal edildiği zaman cephe teşkil etmek üzere 

Adanadan iftirak eden bazı zevatın emvali menkule ve gayri menkulesine 

Fransızlar vaziyedederek bu emvali idare ettiler, hasılatını, komisyon tertip 

ederek bu komisyona tevdi ettiler. Bu hasılatı bir taraftan da belediye 

umuruna, umuru nafiaya hasrettiler. Yani bilâhare Kuvayi Milliyeye iltihak 

 
5 Özbudun anayasa görüşmelerinde söz alan Refet Bey’in, muhtemelen sehven, “sonra 

Bele” soyadını aldığını belirtmektedir (s. 31). Ancak 26’ıncı madde görüşülürken söz alan 

Bursa milletvekili Refet Bey, Refet Canıtez’dir. 1880 doğumlu Refet Bey (Hasan Refet 

CANITEZ), kaymakam ve vali olarak görev yapmış, Meclis-i Mebusan II. ve III. Dönem 

Bursa Mebusu ve TBMM II. Dönem Bursa Milletvekilidir. TBMM Genel Sekreterliği 

Basın ve Halkla İlişkiler Müdürlüğü (2010). TBMM Albümü 1920-2010, I. Cilt, Ankara: 

88. 



600        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

eden bu zevatın, emvalinin kâffesini iade etmek imkânı, vaki bir tefsirden 

dolayı hâsıl olmadı. O tefsir mucibince bu emvalin kamilen zaptına ve 

ziraat mektebine tahsisine karar verildi. İşte bu muamele tefsir dolayısiyle 

yapılmıştır.6 

Refet Bey’in bahsettiği Adana ile ilgili bu olay Mecliste iki görüşmede 

karşımıza çıkmaktadır. Sorun ilk olarak 20 Ekim 1923 tarihli oturumda gündeme 

gelmiş, 6 Kasım 1923 tarihli oturumda ise karara bağlanmıştır. İlk görüşmede 

Adana halkından toplanan bu paranın sahiplerine iade edilmesi yönünde bir İcra 

Vekilleri Heyeti tezkeresi ve maliye encümeni kararı Meclise gönderilmiş, 

paranın iade mi edileceği yoksa başka bir yöntemle mi kullanılacağı tartışma 

konusu olmuştur. İcra Vekilleri Heyeti’nin tezkeresi Fransızların terk ettiği 

paranın ibraz edilecek makbuzlar mukabilinde ve yüzde oranında dağıtılması 

konusunun ‘tefsir’ için Meclise arzını konu edinmektedir. Neticede Ferid Bey’in 

paranın Adana ziraat mektebine aktarılması yönünde verdiği önerge7 dikkate 

alınarak, bu hususun yeniden değerlendirilmek üzere Encümene gönderilmesi 

yönünde karar alınmıştır.8  

Meclisin 6 Kasım tarihli oturumda Kavanini Maliye Encümeni yeni teklifle 

birlikte konuyu yeniden değerlendirmiş ve söz konusu paranın sahiplerine iade 

edilmesi gerektiği konusundaki görüşünü tekrarlamıştır. Burada aslında Encümen 

sadece paranın akıbeti ile ilgili görüşünü Meclise sunmuştur. Dolayısıyla konu 

hakkında nihai kararı Meclisin vermesi beklenmektedir. Fakat Encümen 

sözcüsünün konu ile ilgili uyarısı dikkat çekicidir: “Meclisi Âli her şeyi yapabilir. 

Fakat hukuku şahsiyeye tecavüz edemez. Mademki sahibi vardır, mademki sahibi 

alacağını istiyor, encümeniniz sahibi matlubun bu matlubunu isterken bunu tutup 

da başka bir kararla başka bir yere tahsis etmeyi, hukuku şahsiyeye taallûku 

itibariyle, pek doğru bulamadı.”9 Bunun ardından bu paranın sahiplerine iade 

edilip edilemeyeceği üzerinde Mecliste yoğun tartışmalar yaşanmıştır. Neticede 

Ferid Bey’in önergesi oylanmış ve açık oylama yapılarak 94 kabul, 48 ret, 6 

çekimser oy ile önerge kabul edilmiştir. Dolayısıyla söz konusu para (4 992 580 

kuruş) Meclisin kararı ile Adana Ziraat Mektebinin ikmal ve ıslahına sarf edilmek 

üzere İktisat Vekâleti bütçesine eklenmiştir. 

Refet Bey’in verdiği bu örnekte, tefsir edilen sorunla ilgili bir Meclis kararı 

alınmıştır. Buradan öğreniyoruz ki Meclis, hükümetin tereddüde düştüğü bir 

konuda tefsir yetkisini 1924 Anayasası henüz yapılmadan önce dahi 

kullanmaktaydı. 1921 Anayasası böyle bir yetkiyi açıkça tanımış değildir. Buna 

 
6 ZC, Cilt 8, Yirmi Dördüncü İçtima, 30.3.1340, s. 99 
7 “Riyaseti Celileye, 

Mebhus mebaliğin Adana Ziraat Mektebinin ikmal ve ıslahına sarf edilmek üzere iktisat 

Vekâleti bütçesine vaz buyurulmasını arz ve teklif eylerim.  

Kütahya Ferid” 

8 ZC, Cilt 2, Otuz Dokuzuncu İçtima, 20 Teşrinievvel 1339, s. 822-826 

9 ZC, Cilt 3, Kırk dokuzuncu İçtima, 6 Teşrinievvel 1339, s. 252. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      601 

karşın Meclisin yetkili olup olmadığı hususunda bir tartışma yoktur. Bu olayda 

tefsiri yapılan bir kanun değildir. Öte yandan bu tefsir esnasında söz alan Karesi 

mebusu Vehbi Bey’in (Mehmet Vehbi Bolak) argümanı dikkat çekicidir. Vehbi 

Bey, Meclisin bu konuda bir tefsir işi değil bir yürütme fonksiyonu kullandığını 

ileri sürerek konu üzerinde tefsir dolayısıyla tartışmanın gereksiz ve yersiz 

olduğunu vurgulamıştır:  

Efendim mesele, esasen Meclisi Âliye tefsiren gelmiştir. Fakat neyi tefsir 

ettiğimizi bendeniz bilmiyorum. ‘Fakat madde muğlâktır, filân maddeyi 

tefsir edin’ diye bir madde yok. … Binaenaleyh, ashabı istihkakın kendi 

haklarını ispat için mahkemeye müracaat etmek mecburiyetinde kalmaları, 

birçok fukarayı ahali ve köylüleri müşkülâta düşürüyormuş. Buna meydan 

kalmasın ve Meclisi idareler bakiye kalmış olan kırk bin lirayı şu suretle 

tevzi etsin, diye İcra Vekilleri Heyeti reddiyat usulünde yapamamışlar. 

Hazineden matlubu olanların usulüne de tevfik edememişlerdir. … Bunun 

üzerine idarî bir şekilde yapalım diyerek tefsir suretinde Meclisi Âliye 

getirmişlerdir. Bu, acaba bir tefsir midir? Yoksa Meclisi Âlinin icraî 

sıfatının bir tecellisi midir? Bendenizce bu, tefsirden ziyade Meclisi 

Âlinizin icraî sıfatının bir tecellisidir. Bu itibarla, … Kavanini Maliye 

Encümenini fikri çok doğrudur. Tasvip etmekten başka çare yoktur. Tasvib 

ederek geçelim.10 

Refet Bey’in itirazları sonrası tartışmaya müdahil olan Hasan Fehmi Bey 

konuya başka bir bakış açısı ile yaklaşmış ve şöyle demiştir: “Reis Beyefendi, 

Refet Beyefendiden bir sual soracağım. Şimdiye kadar Kanunî Esasi merî olduğu 

müddetçe tefsir hakkı Şûrayı devlete aitti. Şûrayı devlet yaptığı tefsirlerin her 

halde nısfından fazlasını tadil mahiyetinde yaptığına Encümen kail değil midir? 

Hattâ bir defa Kanunî Esasi ile tearuz teşkil edecek surette tefsir yaptığından 

dolayı İstanbul Meclisi Mebusan’da uzun müzakerat ve münakaşa vukua 

geldiğini Encümen derhatır buyurmadı mı?” (ZC, 30.3.1340: 99) 

Burada bahsi geçen münakaşa 1914’te Meclis-i Mebusan’da yaşanan 

tartışmalara göndermede bulunmaktadır. Bu tartışmalar esnasında Şûrâ-yı 

Devlet’in bütçe kanunundaki bir hüküm hakkında görüşü sorulduğunda bu 

hükmün anayasaya uygunluk denetimini yaparak, kanun uygulanırken anayasaya 

uygun bir biçimde yorumlanmaması halinde bir kanunun anayasa aykırı 

olacağına hükmetmiştir. Bu karar 2023’e kadar hukuk yazınımızda bilinmiyordu. 

Ancak 1924 Anayasası yapılırken de hatırlatılan bu karar kanunların anayasaya 

uygunluğunun denetiminin yapıldığı ilk uygulamadır. Şûrâ-yı Devlet’in bu kararı 

ile anayasaya uygun yorum yöntemini kullanarak kanunları yorumlama 

konusunda bir tekel kurduğu söylenebilir. (Yolcu, 2023: 87-114) Refet Bey 

1914’te gerçekleşen bu sıra dışı gelişmeye ilişkin soruya şöyle yanıt vermiştir: 

“Efendim, eski Şûrayı devlet verdiği yüzlerce karar içerisinden birisinde hata 

etmiş olabilir. Fakat Şûrayı devlet mütehassıs zevattan mürekkeptir ve ilmî bir 

 
10 ZC, 20 Ekim 1923, s. 824-825. 



602        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

heyettir. Fakat vasi salahiyetli bir heyette hata ihtimalleri daha fazladır. Nitekim 

misallerini de arz ettim Hasan Beyefendi.” (ZC, 30.3.1340: 99) 

Ali Şuuri Bey’in Meclisin tefsir yetkisine sahip olması gerektiği 

konusunda argümanı ilgi çekicidir: “Bir kitabın müellifi sağ iken o kitabın bir 

yeri anlaşılmazsa, o anlaşılmayan maalli sahibi müellife mi, yoksa o mahallenin 

imamına mı sorarsınız?” Refet Bey bu iddiayı şöyle çürütmeye çalışmıştır: 

“Meclis değiştikçe içtihatlar değişebilir. Binaenaleyh biz içtihadımıza göre 

kanunu tadil cihetine gidiyoruz. Halbuki mutlaka, salâhiyeti gayet mahdut ve ilmî 

esasata istinaden ona mana verecek ilmî bir heyet olmalıdır ki, adle muvafık bir 

karar çıkabilsin. Ekseri hükümetlerde olduğu gibi, biz de bunu Şûrayı Devlet’te 

bulduk.” (ZC, 30.3.1340:100) 

Gerçekten de 1924 Anayasası tasarısı çözümü Şûrâ-yı Devlet’te bulmuştur. 

Meclise sunulan ilk Anayasa tasarısının 106’ncı maddesi şöyleydi: “Teşkilâtı 

Esasiye Kanununu tefsir etmek hakkı Türkiye Büyük Millet Meclisine aittir. 

Kavanini Adliyeyi Mahkemei Temyizin, kavanini saireyi Şurayı Devletin heyeti 

umumiyeleri tefsir eder.” Yani anayasayı tasarlayanlar kanunları yorumlama 

yetkisini, konularına göre, iki yüksek mahkeme arasında bölüştürmüş, Meclise 

münhasıran anayasayı yorumlama yetkisini vermek istemiştir. Bu hüküm Kanun-

ı Esasi’nin 117’nci maddesi ile neredeyse aynıdır.11 Tasarıdaki bu hüküm 

Meclisin görevleri tartışılırken gündeme gelmiş ancak açıkça tasarıdan 

çıkarılmamıştır. Bu hükmün akıbeti 26’ncı madde tartışılırken de gündeme 

gelmiştir ancak hakkında bir karar alındığı görülmemektedir. Tasarının 106’ncı 

maddesinin akıbeti ancak anayasa görüşmelerinin sonuna gelindiğinde ortaya 

çıkmaktadır. Görüşmelerde bu hüküm (önceki değişiklikler nedeniyle 104. 

 
11 Kanun-ı Esasi m. 117: “Bir maddei kanuniyenin tefsiri lâzım geldikte umuru adliyeye 

müteallik ise tâyini manâsı Mahkemei Temyize ve idarei mülkiyeye dair ise Şura-yı 

Devlete ve işbu Kanun-ı Esasiden ise Heyet-i Âyana aittir.” Meclisi Mebusan’da vilayet 

meclislerine ilişkin bir kanun görüşülürken bu meclislerde vilayet idare meclislerinin eşit 

oranda Müslüman ve gayrimüslim kişilerden oluşturulmasının, anayasanın Osmanlı 

vatandaşlığı ve eşitlikle ilgili hükümlerine aykırı olacağı gündeme gelmiştir. Bu konudaki 

tartışmalar esnasında ilk önce 14 Nisan 1877 tarihli oturumda tutanaklardaki ifadeyle “Bir 

Rum”, anayasanın 8’inci maddesi şerh edilmedikçe sorunun çözülemeyeceğini, bunun da 

Heyet-i Ayan’ın görevi olduğunu belirtmiş, Ayan Meclisinin anayasayı yorumlaması 

gerektiğini belirtmiştir (s. 108). Ancak Meclis Başkanı tarafından buna gerek olmadığı 

çünkü sorunun şubeye havale edildiği gerekçesiyle konu kapatılmıştır. Daha sonra 17 

Nisan 1877 tarihli oturumda da Kantarcı Yanya Efendi müslim/gayr-i müslim sorunu 

hakkında bazılarının bunun anayasaya aykırı bazılarının ise uygun olduğun düşündüğünü, 

bu durumda anayasa gereği kanunu yorumlama yetkisinin Meclis-i Ayan’a ait olduğunu 

dolayısıyla üzerine uzlaşma olmayan kanun hükmünün Meclis-i Ayan’a havale edilmesi 

gerektiğini belirtmiştir. Ancak meclis başkanı bu iddiayı da dikkate almamış, konuyu 

kapatmıştır (s. 123). Bu tartışma için bkz. Us, H.T. (1939). Meclis-i Mebusan 1293 (1877) 

Zabıt Ceridesi, Cilt I. İstanbul: 108, 123. Bu olayı vurgulayan ilk çalışma ise şudur: 

Örsten Esirgen, S. (2020). “Osmanlı Parlamentosunda Anayasaya Aykırılık 

Tartışmaları”. İnönü Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 11 (2), 429-430. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      603 

madde olarak) Meclis başkanı tarafından okutulduktan sonra Celal Nuri Bey bu 

hükmün sakıt olduğunu belirtmiş, diğer üyeler de hükmün sakıt olduğunu 

belirterek, sonraki hüküm onun yerine oylamaya alınmıştır.12  

Kanun-ı Esasi Encümeni üyesi Feridun Fikri Bey, Şûrâ-yı Devlet’e 

kanunları yorumlama yetkisi verilmesi fikrine ısrarla şöyle karşı çıkmıştır: 

“Fransa’da ve başka ülkelerde “kanunun tefsiri hakkı doğrudan doğruya Meclisi 

Mebusana ait bir haktır. Binâenaleyh telkinatı maziyeden kalma bir şekli Teşkilâtı 

Esasiyemizin hini tedvininde kabul etmek bendenizce doğru olmayan bir şeydir.” 

(ZC, 30.3.1340: 97-98) 26’ncı madde üzerindeki görüşmeler esnasında Feridun 

Fikri Bey13 ile Refet Bey arasında geçen tartışmanın ilerleyen kısmı ilginç ve ufuk 

açıcıdır. Çünkü yorum meselesinde eksen Meclis’ten Şûrâ-yı Devlet’e kaymıştır. 

Tartışma şöyle ilerlemiştir: 

FERİDUN FİKRİ BEY (Dersim) — En son hukuku esasiye kitaplarında 

hakkı tefsir kime verilmiştir, Şûrayı Devlete mi verilmiştir? 

REFET BEY (Bursa) — Şûrayı Devlet teşkilâtı olan memleketlerde oraya 

verilmiştir. 

FERİDUN FİKRİ BEY (Dersim) — Yoksa doğrudan doğruya Meclislere 

mi verilmiştir? Size en son basılmış olan Duguit'nin eserinin en son 

sayfalarını okumanızı rica ederim. Şûrayı Devlete verilmesi kadim bir 

nazariyedir. Bilâkis tefsir hakkının meclislerde tecelli etmesi en son desatiri 

hukukiyedendir. En sahih bir kaidedir. En hakiki bir esası hukukidir. 

REFET BEY (Bursa) — Hayır efendim, her devletin teşkilâtına göre 

yapılmış bir şeydir. Umumî olarak yapılmış bir şey yoktur. (Kâfi, kâfi 

sesleri.) 

Bu yoğun tartışma akla Mustafa Kemal’in fikrinin ne olduğunu 

sorgulamayı getirmektedir. Anayasa görüşmelerinde Mustafa Kemal’in bu konu 

ile ilgili bir beyanı yoktur. Ancak elimizde kısmen de olsa ona atfedilebilecek bir 

kayıt bulunmaktadır. Mustafa Kemal Atatürk’ün 1923 sonbaharında yakın 

çevresindeki kişiler ile bizzat üzerinde çalıştığı anayasa taslağında Meclisin 

görev ve yetkileri arasında “kanunları yorumlama” yetkisinin de yer aldığı 

görülmektedir.  Taslağın “TBBM’nin Salahiyetleri” başlığını taşıyan 32. 

maddesinin birinci fıkrası şöyledir: “Bilumum kanunların vaz’ı, tadili, tefsiri ve 

feshi” (Gazi Mustafa Kemal, 1923: 4) Bu hüküm üzerinde Mustafa Kemal’e ait 

 
12 ZC, 20.4.1340, s. 923 
13 Feridun Fikri Düşünsel 1892’de İstanbul’da doğdu. İstanbul Hukuk Mektebinden 1914 

yılında mezun oldu. 1920’de İstanbul Barosu’na girip avukatlığa başladı. 1923’te Paris 

Hukuk Fakültesi’nde Le mouvement constitutionnel en Turquie et la loi sur l'organisation 

fondamentale d'Angora başlıklı (Paris: Presses Universitaires de France, 1923) tezini 

vererek hukuk doktoru oldu. TBMM’nin 2. dönem seçimlerinde (Haziran 1923) Dersim 

(Tunceli) Milletvekili olarak Meclise katıldı. Daha sonra 6., 7., 8., ve 9. dönem Bingöl 

Milletvekilliği ve 8. dönem TBMM Başkan Vekilliği görevlerinde bulunmuştur.  (TBMM 

Albümü, 2010, I: 90). 



604        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

olduğu kabul edilen birtakım notlar yer alırken hükmün tefsir yetkisini içeren 

birinci fıkrası için herhangi bir not yer almamaktadır. Yani yazıldığı an itibarıyla 

taslaktaki tefsir yetkisi için Mustafa Kemal’in bir değişiklik düşünmediği 

görülmektedir. Ancak bu 1923 anayasa değişikliği öncesine ilişkindir. 29 Ekim 

1923 değişikliği yapıldıktan ve 1924 Anayasa taslağı Meclise geldikten sonra 

Mustafa Kemal’in bu konuyu bir daha değerlendirip değerlendirmediğini veya 

görüşünün değişip değişmediğini bilmiyoruz. 

Öte yandan 1924 Anayasası önerisi Meclise gelmeden önce iki ayrı 

anayasa teklifinin hazırlandığı bilinmektedir. Bunlardan biri Karesi Mebusu ve 

Kanun-ı Esasî Encümeni üyesi Ahmet Süreyya Bey’in sunduğu Teşkilatı Esasiye 

Kanunu başlıklı metindir. Çelik’in aktardığına göre 5 Aralık’ta, Ahmet Süreyya 

Bey anayasa teklifini TBMM’ye sunmuştur. Süreyya Bey, aynı gün teklif Lâyiha 

Encümenine gönderilmeden söz isteyerek, Kanun-ı Esasî Encümeninde 

anayasaya ilişkin görüşmelerin devam ettiğini, kendi teklifi de görüşülmekte olan 

konulara ilişkin olduğundan, bunun, İçtüzük gereğince doğrudan ilgili encümene 

sevkinin uygun olacağını söylemiş; yapılan oylama sonucunda bu teklifin de 

Kanun-ı Esasî Encümenine gönderilmesine karar verilmiştir. (Çelik, 2016: 67) 

Mustafa Kemal’in hazırladığı taslakta olduğu gibi Ahmet Süreyya Bey’in 

taslağında da (38. madde) açıkça Meclisin tefsir yetkisi yer almaktadır. (Çelik, 

2016: 217) 

Kanun-ı Esasi Encümeni mazbatasında Ahmet Süreyya Bey’in teklifinden 

yararlanıldığı belirtilmektedir.14  Buna karşın Mustafa Kemal’in icazetini alan 

tefsir yetkisi Meclise gelen 1924 Anayasası taslağında yer almamış, Mecliste 

verilen bir önerge ile 26’ncı madde Atatürk’ün tasarladığı hale gelmiştir. Ancak 

Meclis görüşmelerinin hiçbir yerinde Mustafa Kemal’in konuyla ilgili görüşüne 

atıf yapılmamıştır. Kanunları yorumlama yetkisini Meclise vermek Encümen 

tasarısında yoktur, çünkü bu konuda iki yüksek mahkemeye yetki verilmesi için 

ayrı bir hüküm (m. 106) konulmuştur. Ancak neticede mahkemelere yorum 

yetkisi verilmesi, Anayasanın kabul edilmesinin en sonuna gelindiğine 

benimsenmemiştir. 

1924 Anayasası Meclise ilk geldiğinde Encümen sözcüsü bu tasarıyı 

hazırlarken Fransa kanunlarından ve Polonya anayasasından yararlandıklarını 

belirtmiştir. O dönem Polonya’da yürürlükte olan anayasa 1921 Anayasasıdır. Bu 

anayasada parlamentonun kanunları yorumlama yetkisi yoktur. Ayrıca 1921 

Polonya Anayasası yargı organını düzenlediği bölümde mahkemelerin 

parlamento tarafından kabul edilmiş bir kanunun geçerliliğini denetlemesi 

yasaklamaktadır (m. 81). Dolayısıyla 1921’de Polonya Anayasasına bakan 

Encümen üyeleri mutlak bir parlamento üstünlüğü ile karşılaşacaktır. 

Parlamentonun yaptığı kanunun denetlenmesi fikri o dönem -Avusturya hariç- 

neredeyse hiçbir yerde olmadığı gibi Polonya’da da yoktur. Öte yandan 1921 

Polonya Anayasasının anayasaya aykırı kanunlar yapıldığı bilinmesine rağmen 

 
14 ZC, D. 2, C. 7, 09.03.1340 (1924), s. 213. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      605 

bir denetim mekanizması kurmadığı için sonuçsuz kaldığı da aktarılmaktadır. 

(Mazza, 2021: 3081-3100) 

Nihayet belirtmek gerekir ki kanunların tefsiri 1927 tarihli TBMM Dahili 

Nizamnamesinin (İçtüzük) 124. ve 125. maddelerinde düzenlenmiştir.15 1961 

Anayasasının yapımı sürecinde ise yasama organının görev ve yetkilerinin 

düzenlenmesi esnasında tefsirin kaldırılması bağlamında Türkiye Cumhuriyeti 

Anayasa Tasarısı ve Anayasa Komisyonu Raporunda geniş değerlendirmeler 

yapılmış ve tefsir yolunun kaldırılmasındaki gereklilik açıklanmıştır. Temsilciler 

Meclisi, 62. maddenin Özel Gerekçesinde, eski Anayasanın 26. maddesinde 

mevcut olup da yeni anayasa tasarısına alınmayan hususlardan olan kanunların 

tefsirinin modern bir yöntem olmadığı için kaldırıldığı ifade edilmiştir.16 

Bir Meclis Yorumunun Anatomisi 

Anayasaların biçimsel olmayan bir yöntemle nasıl değiştiğini açıklayıp tasvir 

ederken, tarihsel kurumsalcı bakış açısı, “kurumsal anayasa” olarak 

adlandırabilecek şeyin, yani bu metnin yerleştirildiği kurumsal bağlamla ilişkili 

olarak anayasa metninin evrimine odaklanır. (Passchier, 2018: 9) Bu bağlamda 

1924 Anayasanın meclis yorumu yoluyla geçirdiği evrimin bir safhasında, 

anayasa değişikliği kurumsal bağlamda gerçekleşmiştir. Bu başlık bu değişimi 

izah etmeye çalışacaktır. 

Meclisin 23 Nisan 1920 tarihinden itibaren, 1924 Anayasasının yürürlükte 

bulunduğu müddet boyunca 259 yorum çıkardığı belirtilmektedir. (Ezherli, 1992: 

122) İba’ya göre ise 1920-1961 yılları arasındaki tefsir sayılarının genel toplamı 

607’dir. Resmî Gazete’de yapılan taramada tefsir başlığı altında 1921-1961 

yılları arası için 195 kayıt çıkmaktadır. Bunlardan biri 1960 darbesi sonrasında 

ama 1961 Anayasasının kabulünden önce yapılmıştır. Öte yandan mevcut 

tefsirlerin bir bölümünün doğrudan doğruya Anayasa hükümlerini yorumladığı 

ve bu nitelikte dört karar olduğu belirtilmektedir. 1- Kanun-ı Esasi’nin 48 ve 79. 

maddelerini yorumlayan 352 numaralı tefsir, 2- Teşkilat-ı Esasiye Kanununun 

 
15 1927 tarihli İçtüzük metni için bkz. İba, Ş. (2007). Osmanlıdan Günümüze Meclis 

İçtüzük Metinleri. Ankara: TBMM Basımevi.  
16 “Kanunun resmi tefsiri, normal olarak yargı yetkisine giren bir husustur. Tamamıyla 

bağımsız bir hale getirilmiş bulunan yargının teşrii bir tefsirle bağlanabilmesi 

düşünülemez. Yasama, eğer çıkardığı kanunun maksadını karşılamadığını da 

mahkemelerin tatbikatı sebebiyle görürse, bu kanun isteği muhtevayı taşımıyor demektir. 

Bu takdirde yapılacak şey kanunu değiştirmekten ibarettir. Yürütme organı ise, anlamında 

tereddüde düştüğü̈ bir kanun (hakkında Danıştay’ın düşüncesini istemek imkanına 

sahiptir. Bu bakımdan, modern hukuk anlayışla bağdaşamayan tefsir yetkisi tasarıya 

alınmamıştır. Kanun yapma yetkisi mutlak olarak mevcut bulunduğuna göre, teşrii tefsir 

müessesesinin kaldırılması, Meclislerin yetkilerinde bir eksiltme sayılmamak gerekir." 



606        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

23. maddesini yorumlayan 49917 numaralı tefsir ile 3- Teşkilat-ı Esasiye 

Kanununun 44. maddesini yorumlayan 559 numaralı tefsir. (İba, 2022: 56)18  

Resmî Gazete’de ulaşılabilen tefsirler arasında yapılan taramada sadece 

Anayasanın 23. maddesine ilişkin bir tefsirin Anayasayı yorumladığı 

görülmektedir: 111 sayılı “Teşkîlât-ı Esâsiye Kânununun Yirmi Üçüncü 

Mâddesinin Tefsîri.” Bu meclis yorumu Mecliste 10 Şubat 1927 günü yapılan 

görüşmede kabul edilmiş ve 22 Şubat 1927 tarihli Resmî Gazete’de 

yayımlanmıştır.19 Bu tefsir bugüne dek pek dikkat çekmemiştir. İlhan Arsel’in 

1955 tarihli ders notlarında 1924 Anayasasının 23. maddesinden bahsedilirken 

şöyle yazmaktadır:  

Mebusların bazan hükümet tarafından muayyen ve muvakkat vazifelere ve 

meselâ milletlerarası bir konferansa, gönderildikleri görülür. B. M. 

Meclisinin 10 Şubat 192620 tarihinde ittihaz ettiği bir karara göre (karar 

sayısı 111 dir): ‘B. M. Meclisi azasından birine hükümet tarafından tevdi 

edilen muayyen ve muvakkat bir iş hükümet memuriyetinden 

addolunamaz.’ Esas Teşkilât kanununun 23. maddesinin B. M. Meclisi 

tarafından yapılan bu tefsirinden de anlaşılacağı veçhile hükümet 

tarafından tevdi olunan vazifenin mebuslukla gayri kabili telif olmaması 

için bu vazifenin devam müddetinin ve mevzuunun belli olması lâzımdır. 

Bu vazifenin muvakkat değil fakat daimî mahiyette olması halinde, Esas 

Teşkilât Kanunumuzun 28’inci maddesi mucibince mebusluğun sakıt 

olması icab edecektir. 

Arsel geçici olmayan görevlerin milletvekilliğini sona erdirebileceğini 

vurgularken, 111 sayılı tefsiri “muvakkatlığın” (geçiciliğin) nerede biteceğini ve 

“daimiliğin” nerede başlayacağını kestirmenin güç olduğunu belirterek eleştirir. 

(Arsel, 1955: 31) Benzer şekilde Lütfi Duran 1955’te yayımlanan bir yazısında, 

bir devlet bakanının milletvekili seçilmeden önce yürüttüğü NATO nezdindeki 

Türkiye daimi temsilciği görevine devam etmesinin Bütçe Komisyonunda 

tartışmaya yol açmasına değinerek, bu konuda Meclisin Anayasanın ilgili 

hükümlerinin uygulama şekillerini açıklayan ve tespit eden kararlar aldığını, 

Meclisin bu konudaki içtihadının Anayasanın 23. maddesini tefsir eden 111 sayılı 

kararda belirtildiğini, dolayısıyla konusu ve süresi belli olmayan her türlü görevin 

milletvekili sıfatının sonra ermesine yol açacağını yazmaktadır. Duran bu tefsirin 

Anayasanın önemli prensiplerinden birinin “uygulama biçimini” gösterdiğini 

vurgulamaktadır. (Duran, 1955) Her iki yazarın da 111 sayılı tefsirin niteliği ve 

anayasal düzendeki fonksiyonu hakkında açık bir tespiti yoktur. Ancak görünen 

 
17 İba’nın verdiği tefsir numarası elimizdeki veri ile uyuşmamaktadır. 23. madde üzerinde 

kabul edilmiş iki tefsir vardır. Bunlar 87 ve 111 sayılı tefsirlerdir. Resmî Gazete 

kayıtlarında 111 sayılı tefsir 13 Şubat 1937 tarihli Resmî Gazete nüshasında 

belirtilmektedir. 
18 Yazar Ayrıca Teşkilat-ı Esasiye Kanunu ile ilgili 562 numaralı tefsirin de bu kapsama 

alınabileceğini iddia etmektedir. 
19 Bu tefsir için bkz. Düstur, Tertip 3. Cilt 8, Ankara, Devlet Matbaası 1946, s. 83 
20 Burada sehven 1926 yazıldığı anlaşılmaktadır. Doğrusu 1927’dir. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      607 

odur ki 111 sayılı tefsir her iki yazar için de zımnen anayasanın mütemmim cüzü 

olarak görülmektedir. 

Gerçekten de 111 sayılı tefsir 1937 tarihli anayasa değişikliğinin 

yayınlandığı 13 Şubat 1937 tarihli Resmî Gazete nüshasında belirtilmektedir. 

Değişikliği yapan 3115 sayılı Teşkilâtı Esasiye Kanununun Bazı Maddelerinin 

Değiştirilmesine Dair Kanun altında yazan notlarda “V-Teşkilâtı Esasiye 

Kanununun 23. maddesine dair 111 numaralı tefsir 565 sayılı Resmî Gazetededir” 

ifadesi yer almaktadır. Bu metinde başka bir tefsir zikredilmemektedir. Öte 

yandan 1924 Anayasasının 1945’te Türkçeleştirilmesine dair 4695 sayılı Kanun 

Resmî Gazete’de yayımlandığında, kabul edilen anayasa metninin sonunda o 

güne dek 1924 Anayasasında yapılmış beş değişiklik ve bir tefsir yer almıştır.21 

Bu da 111 sayılı tefsirdir. Dolayısıyla 111 sayılı tefsirin özel bir yerinin olduğu 

görülmektedir. Öyle ki 111 sayılı tefsir sıradan bir yorum değil, özellikli bir işlem 

olduğu için anayasa değişikliğinin geçerlilik kazandığı tek mecra olan Resmî 

Gazete’de 1924 Anayasasının bir parçası olarak yerini almıştır. Başka bir ifadeyle 

Resmî Gazete, 111 sayılı tefsirin, 102. madde bağlamında anayasa değişikliği 

olmasa da sonucu itibarıyla anayasa değişikliğine yol açan bir yasama işlemi 

olduğunu ikrar etmektedir.22 111 sayılı tefsirin Düstur’daki görünümü şöyledir. 

 

Bu tefsirin ortaya çıkmasına yol açan olayda Başbakanlık neden 

anayasanın yorumlanmasına ihtiyaç duyulduğunu şöyle izah etmektedir: 

“Hariciye umuruna ait bazı mühim mesaili devletin tesviyesi için Büyük Millet 

Meclisi azayı kiramın ihtiraslarından istifadeye Hükûmetçe vakit vakit lüzum ve 

zaruret hissolunmakta ise de Teşkilatı Esasiye Kanununun 23. maddesi bu 

hususta tereddüdü̈ mucip olmakta bulunduğundan…”.23 Anayasanın 23. maddesi 

“Mebusluk ile Hükümet memuriyeti bir zat uhdesinde içtima edemez” diyerek 

 
21 Resmî Gazete, Sayı: 5905, Tarih: 15 Ocak 1945, s. 8181 
22 Benzer bir durum Anayasa Mahkemesinin internet sitesinde karşımıza çıkmaktadır. 

Mahkemenin önceki anayasalara yer verdiği bölümde 1924 Anayasası hem 1945 öncesi 

hem de 1945 ile birlikte verilmiştir. 1924 Anayasasının 23. maddesinin devamında 111 

sayılı tefsire yer verildiği görülmektedir. Dolayısıyla AYM de bu tefsiri 1924 

Anayasasının bir parçası olarak görüp anayasa metni içinde yer vermiştir.  

(www.anayasa.gov.tr). 
23 ZC, Cilt 29, Otuz Dördüncü İçtima, 10 Şubat 1927, s. 36 



608        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

milletvekillerinin hükümet tarafından kendilerine devlet memurluğu vermesini 

yasaklamaktaydı. Yani sorun milletvekilliği ile memurluğun bağdaşması 

sorunudur.24 

Mebusluk ile memurluğun bağdaşmazlığı25 Encümen teklifi ile diğer 

anayasa önerilerinde benzer şekilde düzenlenmiştir. Ancak Encümen teklifinde 

bunun bir istisnası öngörülmüştür: “vekaletler ve muavinlikleri bundan 

istisnadır.” (m.23). Bu istisna hükmü üzerindeki tartışmalarda bir istisna 

belirtmenin sakıncalı olabileceği dile getirilmiş ve Anayasa Komisyonu da bu 

görüşlere itibar ederek 23. maddenin istisnasının olmamasını kabul etmiştir. 

Böylece mebusluk ile memurluk Anayasa yapılırken düşünülüp tartışıldıktan 

sonra hiçbir koşulda istisnası olmayacağına kanaat getirilerek kabul edilmiştir. 

(Çelik, 2016: 104) Görüşmeler esnasında bu düzenlemenin amacının milli 

mücadele döneminin zorunlu olarak doğurduğu bir sonucu düzeltmek olduğu 

belirtilmiştir. Nitekim Saruhan mebusu Abidin Bey 23. maddenin birinci 

fıkrasının “devletin sulh intikal etmiş olduğunu” gösterdiğini, savaş zamanında, 

bağımsızlık mücadelesinde kabul edilen milletvekilliği ile devlet memurluğunun 

birleşmesi zorunluluğunun, Anayasa tarafından artık barış zamanına geçildiği 

için kaldırıldığını vurgulamıştır.26  

Hükümetin tezkeresine ilaveten Dersim Mebusu Feridun Fikri Bey de 

ayrıca aynı konuyla ilgili bir önerge (takrir) vermiştir. Feridun Fikri Bey’in 

önergesi Anayasanın 23. maddesinin “tavzih ve tefsir suretiyle tasrihi mana ve 

maksudu ve keyfiyetin ehemmiyet ve müstaceliyeti mahsusasına binaen” 

 
24 1945 Türkçesi ile m. 23: “Milletvekilliği ile Hükümet memurluğu bir kişide 

birleşemez.” 
25 Yasama uyumsuzluğu (teşrii imtizaçsızlık) diye adlandırılan bu kurumun amacı 

“temsili rejimin tarihsel gelişiminden kaynaklanan amacı milletvekillerinin herhangi bir 

yürütme görevi kabul etmelerini önlemek suretiyle onların yürütme organı karşısında tam 

bir bağımsızlığa sahip olabilmelerini sağlamaktır.” Yasama yürütme ilişkilerinin yürütme 

lehine sürekli olarak genişlemesi karşısında anlamını yitirse de modern anayasalarda 

tarihsel nedenlerle bu kurumun korunduğu belirtilmektedir.  1961 ve 1982 

Anayasalarında bu güvence 1924’te olduğu gibi korunmuştur (1961 AY m. 78 ve 1982 

AY m 82). Her iki anayasadaki düzenlemeler benzerdir. Bu düzenlemeler yapılırken asıl 

amacın milletvekillerinin yürütme organına tabi kılacak ya da ona bağlayacak 

görevlendirilmelerden uzak tutmak olduğu, yani “denetleyen denetleneninin emrine 

girmemesi” olduğu belirtilmektedir.  Öte yandan hem 1924 Anayasasının aksine, hem 

1961 Anayasası hem de 1982 Anayasasında yasama uyumsuzluğunun istisnası 

öngörülmüştür. Her iki anayasa da bir milletvekilinin belli konuda ve altı ayı aşmamak 

üzere Bakanlar Kurulunca verilecek geçici bir görevi kabul edebilmesinin Meclisin 

kararına bağlı olduğunu düzenlemiştir. 1982 Anayasasındaki istisna hükmü 2017 

Anayasa değişikliği ile kaldırılmıştır. Özbudun, E. (2025). Türk Anayasa Hukuku. 

Ankara: Yetkin Yayıncılık, 370-371; Soysal, M. (1997). 100 Soruda Anayasanın Anlamı. 

Ankara: Gerçek Yayınevi, 204. 
26 ZC, Cilt 7, 23.03.1924, s. 988. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      609 

Meclisin bir an evvel bu konuda bir karar almasını talep etmiştir.27 Bu tefsir 

talebini görüşen Kanun-ı Esasi Encümeni, esasen yorum konusunun Meclis 

üyelerinin “murahhaslık gibi vazaifi devlette istihdamları caiz olup, 

olamayacağının” belirtilmesinden ibaret olduğunu belirtmiştir. Encümen netice 

olarak şuna karar vermiştir: 

‘Mebusluk ile hükümet memuriyeti bir zat uhdesinde içtima edemez’ diye 

muharrer olan 23 ncü maddenin katiyeti ifade ve sarahati zahiriyesine 

rağmen işbu metni kanun meyanında bir noktai ibham gibi duran 

(Memuriyet) kelimesinin tayin ve tahdidi medlulü sadedinde cereyan eden 

müzakerat ile hâsıl olan netice, milletçe, müntehap meclis azalıkları ve 

Millet Meclisince mevdu vazifeler hariç olmak üzere, gerek faaliyet ve 

gerekse mesuliyet İcra Vekilleri Heyetine dahil bir vekilin faaliyet ve 

mesuliyetinde mündemiç bulunan ve Muvazenei Umumiye veya hususiye 

ile alakadar kadrolarda hakikaten veya hükmen mevkii olan ve alınsın, 

alınmasın maaş veya ücreti muhasses olduğu halde kabul edilen ve 

mahiyeti icra salahiyetini temsil ve icrai umuru ifadan ibaret olan her 

vazifenin memuriyetten madut olduğu kanaatından ibarettir.28 

Meclise gelen ikinci bir tezkere daha vardır. Bu ikinci Başbakanlık 

Tezkeresinde, “yurtdışında hükümeti temsil etmek için memuren bir mahalle 

izam edilen veyahut teşkil olunan komisyonlarda murahhas veya müşavir 

sıfatıyla bulunan mebuslara memurin misille itası muktezi hakkı huzur ve 

harcırah ve yevmiyelerin ödenmesi” dolayısıyla Anayasanın 23. maddesi 

bağlamında bir tartışma doğduğu gözlemlenmektedir. Başbakanlık Divan-ı 

Muhasebat’ın bu kişilere ödenen paralara (huzur hakkı, yevmiye, harcırah) 

Anayasanın 23. maddesine dayanarak itiraz ettiğini belirtilmektedir. Başbakanlık 

da bu durumdaki kişilerin hukuksal durumunu tefsir etmesi için konuyu Meclise 

havale etmiştir. Kanun-ı Esasi Encümeni bu sorunla ilgili olarak “bir mebus 

muayyen bir işin ifasını kabul ettiği takdirde hükümetin umumi faaliyetleri 

muvacehesindeki murakabe hakkı zail olmayacağı gibi kendisine ihale edilen 

muayyen meselede dahi murakabesini muhafaza ve istimal edebilir” gerekçesiyle 

Anayasanın 23. maddesi ile ilgili şu yoruma ulaşmıştır: “Büyük Millet Meclisi 

azasından birine hükümet tarafından muayyen bir iş ifasının tevdii ile o mebusun 

kabulü mebuslukla hükümet memuriyetinin bir zat uhdesinde içtimaını 

tazammun etmez içermez/kapsamaz.”29 

Encümenin bu yorumu Mecliste hararetli bir tartışmayı körüklemiştir. 

Abdullah Azmi Bey Encümenin vardığı sonucun bir tefsir değil, bir “anayasa 

değişikliği” niteliğinde olduğunu iddia etmiştir. Abdullah Azmi Bey bu iddiasını 

şu gerekçeye dayandırmıştır: “esbabı mucibe de hakkı murakabemin duçarı halel 

olması, memuriyetle mebusluğun ademi içtimaına sebep olduğu beyan edildiği 

halde bunu yine yapabileceği dermeyan olunuyor”. Ayrıca memuriyeti muvakkat 

 
27 ZC, Cilt 29, Otuz Dördüncü İçtima, 10 Şubat 1927, s. 37. 
28 ZC, Cilt 29, Otuz Dördüncü İçtima, 10 Şubat 1927, s. 38. 
29 ZC, Cilt 29, Otuz Dördüncü İçtima, 10 Şubat 1927, s. 39-40. 



610        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

ve gayrı muvakkate taksim etmek, gayrı muvakkatin kabul edilmesine doğru 

gitmektir ki, bu tefsirden ziyade tadil mahiyetindedir.” Bu nedenle Anayasaya 

“Muvakkat memuriyet içtima edebilir fıkrasının ilavesi lazım gelir.” Abdullah 

Azmi Bey, Encümenin tefsir şeklinin tefsirden ziyade bir anayasa değişikliği 

mahiyetinde olduğunu vurgulamıştır. Ayrıca Anayasa hükmünün yoruma yer 

veremeyecek derecede açık olduğunu, eğer isteniyorsa bir anayasa değişikliği 

yapılabileceğini belirtmiştir.30 

Buna karşın Encümen adına konuşan Mustafa Şeref Bey encümenin bu 

tefsiri bir ilmi sorun olarak ele aldığını, öncelikle memurluk statüsünün hukuki 

mahiyetini tespit etmeye çalıştıklarını belirtmiş ve Abdullah Azmi Bey’in bu 

tefsirin bir anayasa değişikliği niteliğinde olduğu yönündeki itirazına şöyle yanıt 

vermiştir:  

Mademki bu fıkranın mefadı mucibince bir hizmet hükümet memuriyeti 

meyanına dahil değildir, dahil olmayınca Kanunu Esasi mucibince 

müsaade edilmiş demektir. Zaten tefsir; böyle muayyen olan işin mebusa 

tevdii, Kanunu Esasinin 23. maddesinin sarahati karşısında müsait midir, 

değil midir? O dur. Hükümet memuriyeti evsafı madudesiyle derpiş 

edilince Kanunu Esasinin buna müsait olduğu neticesine vasıl oluyoruz. 

Binaenaleyh (Kanunu Esasinin muayyen bir işi mebusa tevdiine müsaittir) 

demekle onu tadil etmiş veyahut yeni bir hüküm vazetmiş olmuyoruz. 

Ancak men etmediği hususu beyan etmiş oluyoruz. Zaten tefsir de Kanunen 

men edilmeyen bir şeyi yapmak iktidarı insanlarda mevcut olduğundan 

dolayı onu beyandan ibarettir. Bu noktai nazardan mesele tadil değildir, 

tamamen ilmî bir noktai nazardan tefsirdir.31  

Mustafa Şeref Bey yapılan tefsir ile anayasa kuralının ne söylediğinin değil 

neyi yasaklamadığının açıklandığını belirtmiştir. Dolayısıyla tefsirden murat 

edilenin anayasadan ne yapılması gerektiğine dair bir çıkarımda bulunmak yerine 

anayasanın neye izin verdiğini açıklamak olduğunu vurgulamıştır.32 Buna karşın 

Abdullah Azmi Bey bu tefsirin anayasa değişikliği niteliğinde olduğu görüşünde 

ısrar etmiş ve şunu vurgulamıştır: “gayet kıskançlıkla vazolunan Teşkilatı 

Esasiye Kanununun tefsire tahammülü olmayan bir maddesini böyle bir tefsirle 

geçmekle bence Meclis için doğru bir iş yapılmış olmaz.” Son olarak Hariciye 

Vekili Tevfik Rüştü Bey, bu tefsirin anayasayı yorumlamak anlamına 

gelmediğini, Anayasanın açık bir hükmünün tefsirini istemediklerini, doğrudan 

anayasanın tefsirinin konu olmadığını beyan etmiştir. Tevfik Rüştü Bey 

 
30 ZC, Cilt 29, Otuz Dördüncü İçtima, 10 Şubat 1927, s. 39-40. 
31 ZC, Cilt 29, Otuz Dördüncü İçtima, 10 Şubat 1927, s. 42. 
32 Mustafa Şeref Bey’in (Özkan) soruna bilimsel bir bakış açısı ile yaklaşması tesadüf 

değildir. Burdur’da doğan Özkan 1909 yılında İstanbul Hukuk Mektebinden birincilikle 

mezun olmuştur. İttihat ve Terakki hükümetinin öğrenim amaçlı yurt dışına gönderdiği 

ilk öğrencilerden birisi olan Şeref Bey, 1912 yılında Paris Hukuk Fakültesi’ndeki 

eğitimini başarıyla tamamlayarak yurda döner. 1913 yılında İstanbul Hukuk Fakültesi, 

Hukuk-ı Esasiye ve İdare Kürsüsü’ne müderris muavini olarak atanır ve bu kürsüde idare 

hukuku dersleri verir. (atatürkansiklopedisi.gov.tr, erişim Şubat 2025). 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      611 

anayasayı değiştirmek niyetinde olmadıklarını sadece tefsire konu olan 

uygulamanın kötü niyetli kullanılmasının önüne geçmek için böyle bir tefsir 

istediklerini vurgulamıştır. Neticede Çorum mebusu İsmet Bey’in verdiği önerge 

oylanmış ve tefsir şu şekilde kabul edilmiştir: “Büyük Millet Meclisi azasından 

(üyelerinden) birine hükümet tarafından tevdi edilen muayyen ve muvakkat 

(belirli ve geçici) bir iş, hükümet memuriyetinden (devlet memurluğu) 

addolunamaz.” 

1927’de Ne Oldu? Tefsir vs. Anayasa Değişikliği 

Anayasaların yorumu günümüzde çağdaş anayasa hukukunun temel 

sorunlarından biridir. Anayasayı yorumlamada artık mahkemelerin esas yorumcu 

olduğunun kabul edilmesiyle birlikte, anayasal yorumun temel sorunu, 

anayasanın yorumlanmasının diğer hukuki metinlerin ve özellikle kanunların 

yorumlanmasından ne ölçüde farklılaştığıdır. Mahkemelerin yaptığı anayasayı 

yorumlama faaliyetinin niteliği üzerindeki kuramsal tartışma yasama organının 

anayasayı yorumlamasına da teşmil edilebilir. 

Tefsir konusu TBMM’nin 1927 tarihli İçtüzüğünde (TBMM Dâhilî 

Nizamname) düzenlenmiştir.33 2 Mayıs 1927 tarihli İçtüzüğün Kanunların Tefsiri 

başlığını taşıyan 124. ve 125. maddeleri bu kuruma özgülenmiştir. Bu hükümler 

tefsir taleplerinin gerekçesi gösterilerek Meclise ve kanunu görüşen 

komisyonlara iletileceğini, komisyonların görüşünün Genel Kurul tarafından 

karara bağlanacağını belirtmektedir. Nihayet 124. maddeye göre asıl kanunun 

kabulü için hangi usul ve çokluk yeter sayısı gerekli ise tefsir fıkrası da aynı usul 

ve yeter sayıya bağlı olmak ve sadece bir defa oylanmak durumundadır.  Tefsir 

ile ilgili bu düzenlemeler Mayıs 1927’de kabul edilmiştir. Oysa 111 sayılı tefsir 

Şubat 1927’de kabul edilmiştir. Dolaysıyla 111 sayılı tefsirin ortaya çıkmasında 

o esnada henüz TBMM İçtüzüğünün yapılmamış olmasının kayda değer bir 

etkisinin olduğu söylenebilir. O esnada Meclis-i Mebusan Dahili 

Nizamnamesi’nin uygulandığı bilinmektedir. Kanun-ı Esasi, Meclis-i Mebusan 

için tefsir yetkisi düzenlemediği için konunun detayları tartışmak için bir zemin 

yoktur. Meclis-i Ayan’a verilen anayasayı tefsir yetkisi ile ilgili olarak ise kendi 

nizamnamesinde bir hüküm yer almamaktadır. Bu nedenle 111 sayılı tefsir 

görüşülürken anayasanın yorumlanmasında aranacak karar yeter sayısı veya bunu 

kimin görüşmesi gerektiği tartışma konusu olmamıştır.  

Buna karşın 1942 tarihli bir tefsir talebi hakkında Mecliste yapılan 

görüşmelerde kanunların tefsiri ile anayasanın tefsiri hakkında uygulanacak 

usulün farklı olmadığı kanaatine varılmıştır. Bu olayda tefsir talebi bir 

milletvekilinden gelmiştir ve yasama dokunulmazlığı kaldırılan bir mebusun 

Meclis Genel Kurulu (Heyet-i Umumiye) karar alınmadan tutuklanmasının 

mümkün olup olmadığına karar verilmesini istemektedir. Dolayısıyla bu tefsirin 

konusu doğrudan 1924 Anayasasının yasama dokunulmazlığını düzenleyen 17. 

 
33 1927 tarihli İçtüzük metni için bkz. (tbmm.gov.tr, erişim: Şubat 2025) 



612        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

maddesinin yorumlanmasıdır. Tefsir talebinde bulunan Manisa Mebusu Refik 

İnce, dokunulmazlığı kaldırılan milletvekilinin tutuklanabilmesi için Meclisin bir 

karar alması gerektiğini düşündüğünü, ancak bu konudaki tereddüttün Meclisin 

Anayasanın 17. maddesini yorumlayarak giderilebileceğini belirtmiştir. Konu 

Anayasa Komisyonuna iletilmiş ve Komisyon bir tefsir yapılmasına gerek 

olmadığına karar vererek bu talebin reddedilmesi yönünde görüş bildirmiştir. 

Komisyon tefsir talebini oyçokluğu ile reddetmiştir. Komisyonun kararında önce 

bir milletvekilinin anayasanın tefsir edilmesi talebinde bulunup bulunmayacağı 

tartışılmış ve anayasa değişikliğine dair 102. madde ve İçtüzük tartışılarak bunun 

mümkün olduğu kanaatine varılmıştır. İşin esası bakımından ise tefsir talebinin 

reddedilmesine karar verilmiştir.34  

Bu kararın arka planı 111 sayılı tefsirin niteliğini açıklamak bakımından 

ufuk açıcıdır. 1927 tarihli Meclis İçtüzüğü asıl kanunun kabul edilmesi için hangi 

karar çoğunluğu gerekiyorsa tefsirin de aynı çoğunlukla alınması gerektiğini 

düzenlemekteydi (m. 124). Buradan hareketle 1942’de, anayasayı yorumlayan bir 

tefsirin anayasa değişiklikleri için gereken üçte iki çoğunlukla kabul edilmesinin 

gerekip gerekmediği üzerinde yoğun bir tartışma yaşanmıştır. Neticede Encümen, 

ortada kabul edilmiş bir tefsir olmadığı için bu mazbatanın kabulü için üçte iki 

çoğunlukla kabul edilmesine gerek olmadığına hükmetmiştir. Yani Encümen 

yapılan işin tefsir değil, tefsirin reddi olduğu için bu tefsirin hangi çoğunlukla 

kabul edileceğinin bir sorun olmadığını, çünkü ortada bir tefsir bulunmadığını 

ileri sürmektedir. Encümen reisi Receb Peker, “bizim teklifimiz tefsir değildir. 

Arzettiğimiz, kanunların sarih mevcut kelimelerinin birbirine eklenerek ifade ve 

mâna verilmiş olan şekildir” … “huzurunuza gelen encümen mazbatasında 

şimdiye kadar anlaşılmış olan bir mânadan başka bir mâna ifade olunsa bu tefsir 

talebi olur” diyerek ortada bir tefsir olmadığını ileri sürmüştür.35   

Bunun üzerine 1927’de kabul edilen 111 sayılı tefsirin baş mimarı olan 

Feridun Fikri Düşünsel tekrar sahneye açıkmış ve buna itiraz etmiştir. Düşünsel’e 

göre tefsir her halükârda bir “anlam belirleme” işidir. Encümen mazbatasında da 

tersten bir yöntemle anlam belirlenmiştir. Yani Encümen tefsir yapılmasına gerek 

olmadığını belirlerken aslında anayasanın anlamını belirlemiştir, dolayısıyla bu 

da bir tefsirdir. Çünkü diyor Düşünsel, “Mebus arkadaşımız diyor ki, bunun 

mânası şudur. Encümen diyor ki, bunun mânası budur. Bu bir tefsirdir.”36 Tüm 

bu itirazlara rağmen Meclis Genel Kurulunda Komisyonun tefsire gerek 

olmadığına dair kararı görüşülmüş ve büyük tartışmaların ardından kabul 

edilmiştir. 

 
34 Meclisin kabul ettiği tefsire gerek olmadığı yönündeki Encümen görüşü için bkz. T. B. 

M. M. Teşkilât-ı Esasiye Encümeni, Esas No. 4/48, Karar No. 2, 8. V. 1942, ZC, Cilt 25, 

Elli Yedinci İnikad, 13.5.1942. 

35 ZC, Cilt 25, Elli Yedinci İnikad, 13.5.1942, s. 119. 
36 ZC, Cilt 25, Elli Yedinci İnikad, 13.5.1942, s. 120. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      613 

Buradan hareketle, yorum faaliyetinin konusu yani yorumlanan nesnenin 

ne olduğunu tespit etmek neden bir yorumun bir anayasa değişikliğine yol açtığını 

ve 111 sayılı tefsirin önemini daha iyi kavramayı sağlayabilir. Genellikle 

yorumlanan nesnenin hep normun metni olduğu varsayılır. Oysa yasama 

yetkisinin niteliği dikkate alındığında yasa koyucunun tercihi de yorumun konusu 

olabilir. Şöyle ki: yasama yetkisini kullanmak bir tercih yapmak ve bunu ısdar 

etmektir. Yasama organı bir kanun yaptığında hukuku belirli bir amaç için belirli 

bir biçimde değiştirmektedir. Öyleyse yasa koyucunun belirli bir hukuk normunu 

yapmasındaki tercihi/iradesi yorumun konusu olamaz mı? Bu soruya yanıt 

aramak yorumun konusu ile bu konunun anlamını birbirinden ayırmayı gerektirir. 

Her ikisinde de amaçsalcılık söz konusudur. Ama ikincisi metinsel amaçsalcılığı 

çağrıştırır. Yani yorumun konusunun yasa koyucunun tercihi olduğu iddia etmek 

bir metnin anlamının yazarının niyetinden ibaret olduğunu iddia etmekten 

farklıdır. Amaçsal anlam üzerine odaklanmak yorumcunun hangi niyete 

odaklandığına bağlı olarak farklı sonuçlara yol açabilir. (Urbina, 2025: 13-14) 

Anayasayı yorumlama sorunu da benzer bir yöntemle ele alınabilir. Eğer 

anayasa normu bir amaçsal norm yapma işlemi ise bu norma ilişkin tercih de 

yorumun konusunu oluşturabilir. Yasama organının amaçladığı anlam, seçtiği 

önermeleri ifade eder ve bu, tam da yasama organının seçiminin nesnesini ifade 

ettiği için önemlidir. Bu nedenle, yorumcular yasama organının amaçladığı 

anlamı çıkarsamayı hedeflemelidir; bu, yasama organının yasaya dahil etmeyi 

amaçladığı önermeler kümesini formüle etme şeklidir. Amaçlanan anlam, 

hukuksal yorumun merkezi nesnesidir. (Ekins, 2012: 246) 

Öyleyse, 111 sayılı tefsir neyi yorumlamıştır? Görünen o ki 1927’de çıkan 

tefsir anayasayı değil anayasanın amacını yorumlamış ve neticede kurucu 

iktidarın muradını açıklayabileceğini düşünmüştür. Oysa anayasa, olağan 

kanunlar gibi, yargı organları tarafından kullanılmaya davet eden bir metin değil, 

amaçlanan anlamının korunması için bilinçli bir kanun koyma eylemidir. (Ekins, 

2017: 22) Dolayısıyla anayasal yorumun temel amacı öncelikle Anayasayı 

yapanların söz konusu metni yayımlayarak iletmek istedikleri anlamı ortaya 

çıkarmaktır. (Ekins, 2017: 1-25) 111 sayılı tefsir kabul edilirken anayasayı 

yorumlamaya dair bu hassasiyet dikkate alınsaydı, yorumlamak adı altında 

anayasa değişikliğine yol açmaktan kaçınılabilirdi. 

1924 Anayasasının 23. maddesi, kabul edildiği Nisan 1924 ile 

yorumlandığı Şubat 1927 arasında biçimsel olarak hukuk aleminde değişmedi. 

Ancak Şubat 1927’de yapılan bir yasama işlemi, anayasanın öngördüğü usulde 

olmasa da bu hükmü değiştirdi. Çünkü 111 sayılı tefsirden sonra artık bu hükmün 

anlamı şuydu: “Büyük Millet Meclisi âzasından birine Hükümet tarafından tevdi 

edilen muayyen veya muvakkat bir iş, Hükümet memuriyetinden addolunamaz.” 

Bu âdeta 23. maddeye eklenen ek fıkra niteliğindeydi. Eğer norm metnin kendisi 

değil anlamıysa, 111 sayılı tefsirin bu anlamı değiştirdiği için aslında Anayasayı 

da değiştirdiğini söylemekte bir sakınca yok. Dolayısıyla 1924 Anayasası teknik 

olarak beş, fiilen altı defa değiştirilmiştir. Bir başka ifadeyle, Türkiye’de Anayasa 



614        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

1927’de bir tefsir ile değiştirilmiş ve birkaç mebus dışında kimse buna itiraz 

etmemiştir.  

Sonuç 

Bu çalışma metodolojik olarak bir “arkeolojik” yöntem denedi ve şunu tespit etti: 

Feridun Fikri Bey 1942’de Meclisin anayasanın tefsir edilmesi talebini 

reddetmesine itiraz ederken haklıydı. Oysa 1927’de sıradan bir yasama işlemi ile 

anayasanın göz göre değiştirilmesine razı gelmişti. Öte yandan 1927’de bir 

anayasa değişikliği yapılmak isteniyorsa bunun usulüne uyulmasını isteyen 

Abdullah Azmi Bey de doğruyu söylüyordu. Tüm bunlar Türk anayasa 

hukukunun resmi anlatısında yer almıyor. Oysa hakikat meclis tutanaklarının 

içinde bugüne dek varlığını sürdürdü. Bu makale, bu hakikati ortaya çıkarmak 

için gereken arkeolojik kazıyı yapmaya çalıştı.   

1961 öncesi Anayasa baskılarında 23. madde ile birlikte 111 sayılı tefsirin 

de zikredildiği gözlemlenmektedir. TBMM tarafından yayımlanan 1938 ve 1943 

tarihli Anayasalarda, 23. maddeye dipnot düşülerek 111 sayılı tefsire yer verildiği 

görülmektedir.37 Dolayısıyla 1924 Anayasası yürürlükte iken bu tefsirin adeta 23. 

maddenin mütemmim cüzü olarak görüldüğünü söylemek mümkün. Hal 

böyleyken 111 sayılı tefsiri sıradan bir Meclis yorumu olarak nitelemek gerçeği 

görmezden gelmek anlamına gelir. Bu tefsir Anayasanın 23. maddesini 

değiştirmiş ve bu hükmün bir parçası haline gelmiştir. Dolayısıyla, 1924 

Anayasası bugüne kadar sandığımızın aksine beş değil altı defa değişmiştir. 

Altıncı değişikliğin biçimsel anlamda bir “anayasa değişikliği” şeklinde ortaya 

çıkmamış olması, aksini düşünmek için yeterli değildir. Mecliste 111 sayılı tefsir 

kabul edilirken vurgulandığı gibi anayasayı yorumlamak kanunları 

yorumlamaktan farklıdır, yorum yoluyla anayasa metnini değiştirmek yerine 

usulüne uygun olarak anayasa değişikliği yapmak daha doğrudur. Buna rağmen 

1927’de sıradan bir yasama işlemi anayasayı değiştirmiştir.  

1927 tarihli ve 111 sayılı tefsir sıradan bir yorum olarak değil, anayasa 

metnine yapılan bir ek niteliğindeydi. Yani 1924 Anayasası beş değil altı kez 

değişti. Altıncısının adı “anayasa değişikliği” olmasa da sonucu anayasayı 

değiştirmekten başka bir şey değildi. Bugüne dek bunun farkında olmasak da 

1927’de TBMM, yorum görüntüsü altında bir anayasa değişikliği yapmıştı. 

Meclisin yorum yetkisini kullanarak metnin anlamını aşması yerine anayasa 

değişikliği yapması gerektiğini savunan Abdullah Azmi Efendi (Torun) bir 

hukukçuydu. Çeşitli mahkemelerde hakimlik yapmış, Meclis-i Mebusan’da ve 

daha sonra TBMM’de milletvekilliği ve Bakanlık görevlerini ifa etmişti. Genel 

olarak Mecliste çok dikkat çekmeyen bir profili olduğu söylenebilir. Ancak 

1927’de 111 sayılı tefsir kabul edilirken dile getirdiği itiraz neresinden bakılırsa 

 
37 Teşkilatı Esasiye Kanunu ve Dahili Nizamname, 1 Teşrinisani 1938. Ankara: TBMM 

Matbaası, 8-9; Teşkilatı Esasiye Kanunu ve Dahili Nizamname, 8 Mart 1943. Ankara: 

TBMM Matbaası, 10. 



1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      615 

bakılsın haklıydı. Görüşü itibar görmese de hukuken doğruyu söylüyordu. Bunu 

ikrar etmek için neredeyse bir asır geçmesini beklemiş olsak da anayasa 

tarihimize düşülen bu kayıt yeterince değerlidir. 

Kaynakça 

Akyol, T. (2024). Atatürk’ün Anayasası 1924: Tek Partiden Cumhurbaşkanlığı 

Sistemine 100 Yıl. İstanbul: Doğan Kitap. 

Arsel, İ. (1955). “Türk Anayasasının Umumî Esasları”, Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 12, Sayı:1-2, s. 20-96 

Berki, A.H. (1958). “Teşrii Tefsir”. Ankara Barosu Dergisi, 15(2), s. 53-59. 

Arsel, İ. (1965). Türk Anayasa Hukukunun Umumi Esasları I. Ankara: Mars Matbaası. 

Çakan, I. (1999). Türk Parlamento Tarihinde II. Meclis. İstanbul: Çağdaş Yayınları. 

Çelik, D. B. (2016). Kurucu İktidar, Hükümet Sistemi, Vatandaşlık ve İdari Yapılanma 

Tartışması Çerçevesinde 1924 Anayasası'nın Yapım Süreci, Ankara: Yetkin 

Yayıncılık 

Dixon, R. (2011). Constitutional Amaendmnet Rules: A Comparative perpspective. 

Comparative Constitutional Law (Ed. Tom Ginsburg). Edward Elgar. 

Duran, L. (1955) “Mebusluk ile hükümet memuriyeti içtima edemez”. Vatan Gazetesi. 

Duygun, A.M. (2024). “Teoride ve Uygulamada 1924 Anayasasının Değiştirilmesi 

Sorunu”. MEF Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 3(2), 275-298. 

Ekins, R. (2012).The Nature of Legislative Intent. Oxford: Oxford Publishing. 

Ekins, R. (2017). “Objects of Interpretation”. Constitutional Commentary, 32:1, 1-25. 

Endicott, E. (2012). Legal Interpretation. The Routledge Companion Philosophy Law 

To The Of Law. (Ed. Andrei Marmor). Routledge.  

 Erdoğan, M. (2009). Türkiye’de Anayasal ve Siyaset. Ankara: Liberte. 

Ezherli İ. (1992). Türkiye Büyük Millet Meclisi (1920-1992) ve Osmanlı Meclisi 

Mebusanı (1877-1920). Ankara: Türkiye Büyük Millet Meclisi Yayınları. 

Gazi Mustafa Kemal (1998). Türkiye Cumhuriyeti İlk Anayasa Taslağı, Tıpkıbasım. 

İstanbul: Boyut Yayın Grubu. 

Gedik, Ö. (2013). Anayasa Mahkemesi Kararlarının Yorum Yöntemleri Açısından 

İncelenmesi. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi. 

Grimm, D. (2010). “The Basic Law at 60 – Identity and Change”. German Law Journal, 

11 (1), 33-46. 

Honore, T. (1995). About Law: An Intorduction. Oxford: Clarendon Press 1995. 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/mustafa-seref-ozkan-1885-1908/ (Erişim: Şubat 

2025). 

https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1924-anayasasi/ (Erişim 

Şubat: Ocak 2025). 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/mustafa-seref-ozkan-1885-1908/
https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1924-anayasasi/


616        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

https://www.tbmm.gov.tr/anayasa/yirmi-yedi-ictuzuk (Erişim: Şubat 2025). 

Hughes, C. E. (1908). Addresses and Papers of Charles Evans Hughes, Governor of 

New York, 1906-1908. New York: G.P. Putnam's Sons. 

İba, Ş. (2007). Osmanlıdan Günümüze Meclis İçtüzük Metinleri. Ankara: TBMM 

Basımevi. 

İba, Ş. (2022). “Türk Parlamento Hukukunda Yasama Tefsiri. Ombudsman Akademik, 

9(17), 43-62. 

Levinson S. (ed.) (1995) Responding to Imperfection: The Theory and Practice of 

Constitutional Amendment. Princeton: Princeton University Press. 

Levinson, S. (1995). Two. How Many Times Has the United States Constitution Been 

Amended? (A) < 26; (B) 26; (C) 27; (D) > 27: Accounting for Constitutional 

Change. Responding to Imperfection: The Theory and Practice of Constitutional 

Amendment. (Ed. Sanford Levinson). Princeton: Princeton University Press. 

Levinson, S. (Ed.) (1995). Responding to Imperfection: The Theory and Practice of 

Constitutional Amendment. Princeton: Princeton University Press. 

Lupo, N. (2019). Parliaments. The Cambridge Companion to Comparative 

Constitutional Law. (Ed. Roger Masterman and Robert Schütze). Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Mazza, M. (2021). “The judiciary in the Polish Constitution of 1921 and in its historical 

precedents”. DPCE online Saggi, 3/2021, 3081-3100. 

Metin, S. (2002). Hukuk Normunun Yorumu. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Doktora Tezi. 

Metin, Y. (2008). Anayasanın Yorumlanması. Ankara: Asil Yayın. 

Nottingham, E. (2022). “We Should All Get Our Hands Dirty: Reflections on Why 

Lawyers Should Become Archaeologists”. Frontiers of Socio-Legal Studies, 

https://frontiers.csls.ox.ac.uk/lawyers-as-archaeologists/ (Erişim: Şubat 2025).  

Örsten Esirgen, S. (2020). “Osmanlı Parlamentosunda Anayasaya Aykırılık 

Tartışmaları”. İnönü Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 11 (2), 422-425. 

Özbudun, E. (2012). 1924 Anayasası. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Özbudun, E. (2025). Türk Anayasa Hukuku. Ankara: Yetkin Yayıncılık. 

Passchier, R. (2017). Formal and Informal Constitutional Change in the Netherlands. 

The Dutch Constitution beyond 200: tradition and innovation in a Multilevel 

Legal Order (Eds. Ferrari, Passchier and Voermans).The Hague: Eleven 

International Publishers. 

Pitkin H.F. (1987). “The Idea of a Constitution”. Journal of Legal Education, 37(2), 

167-169. 

Risini, I. (2023). “Amendment or Revision of Constitutions”. Max Planck Encyclopedia 

of Comparative Constitutional Law. 

https://www.tbmm.gov.tr/anayasa/yirmi-yedi-ictuzuk
https://frontiers.csls.ox.ac.uk/lawyers-as-archaeologists/


1924 Anayasası Kaç Defa Değişti? Meclis Yorumu ile Anayasayı Değiştirme Sorunu Üzerine               

Bir İnceleme      617 

Sajo, A. (1999). Limiting Government: An Introduction to Constitutionalism. Budapest: 

Central European University Press. 

Sellers, M.N.S. (2021). Formal and Informal Constitutional Amendment. General 

Reports of the XXth General Congress of the International Academy of 

Comparative Law. Springer. 

Sevinç, M. (2024). “Yüzüncü Yılında 1924 Anayasası ve Günümüze Bıraktığı Miras”. 

Toplumsal Tarih, 364, s. 28-33. 

Soysal, M. (2019). “Suçsuz Anayasa”. Mülkiye Dergisi, 43(4), 829–833 (Bu yazı ilk 

defa 1 Ağustos 1960 tarihli Forum dergisinde yayınlanmıştır.) 

Soysal, M. (1997). 100 Soruda Anayasanın Anlamı. Ankara: Gerçek Yayınevi, 204. 

Şahin, E. (2024). “1924 Teşkilatı Esasiye Kanunu’ndaki Dil Değişiklikleri”. Toplumsal 

Tarih, 364, 42-47. 

Tanör, B (2011). Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, Yirminci Baskı, İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

TBMM Genel Sekreterliği Basın ve Halkla İlişkiler Müdürlüğü (2010). TBMM Albümü 

1920-2010, I. Cilt, Ankara: TBMM Basımevi. 

Teşkilatı Esasiye Kanunu ve Dahili Nizamname, 1 Teşrinisani 1938. Ankara: TBMM 

Matbaası. 

Teşkilatı Esasiye Kanunu ve Dahili Nizamname, 8 Mart 1943. Ankara: TBMM 

Matbaası. 

Threedy, D.L. (2006). “Legal Archaeology: Excavating Cases, Reconstructing 

Context”. Tulane Law Review, 80(4), 1197-1238. 

Urbina, F.J. (2025). “The Object of Interpretation” (February 11, 2025). Available at 

SSRN: https://ssrn.com/abstract=5137931 or 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5137931 

Us, H.T. (1939). Meclis-i Mebusan 1293 (1877) Zabıt Ceridesi, Cilt I. İstanbul: Vakit 

Matbaası. 

Yıldırım, E. K. (2024). “100. Yılında 1924 Anayasasından Cumhuriyetin Anayasal 

Gelişmelerine Bakmak”. Birikim, 425, 21-32. 

Yolcu, S. (2023). “Anayasa Tarihimizden Bir Keşif: Türkiye’de Kanunların Anayasaya 

Uygunluğunun Denetimi İlk Defa Ne Zaman Denendi?”. Anayasa Yargısı, 40(2), 

87–114. 

Yasama Belgeleri (TBMM Zabıt Ceridesi) 

Cilt 2, Devre II, Otuz Dokuzuncu İçtima, 20 Teşrinievvel (Ekim) 1339 (1923). 

Cilt 3, Devre II, Kırkdokuzuncu İçtima, 6 Teşrinievvel (Kasım) 1339 (1923). 

Cilt 7, Devre II, Yedinci İçtima, 09.03.1340 (1924). 

Cilt 7, Devre II, Ondokuzuncu İçtima, 23.03.1340 (1924). 

Cilt 8, Devre II, Yirmi Dördüncü İçtima, 30.3.1340 (1924). 



618        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 591-618 

Cilt 8, Devre II, Kırkikinci İçtima, 20.4.1340 (1924). 

Cilt 29, Devre II, Otuz Dördüncü İçtima, 10.02.1927. 

Cilt 25, Devre VI, Elli Yedinci İnikat, 13.5.1942. 



 
 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Araştırma makalesi 

 

Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu 

Düzeni Sorunu Olarak Eğitim 

 

Muammer KAYMAK  

 

 

Öz: Adam Smith’in Milletlerin Zenginliği’ndeki eğitimle ilgili görüşleri, 1960’lardan 

itibaren çok sayıda yoruma kaynaklık etmiştir. Bu yorumların ağırlıklı bölümü, Smith’in 

teorik mirasını 19. yüzyılda oluşturulmuş muhafazakâr bir piyasa savunucusu kimliğine 

dayanarak ele almakta, Smith’in görüşlerini beşeri sermaye teorisine dayalı, bireyci ve 

piyasa odaklı bir eğitim felsefesini meşrulaştırmak için kullanmaktadır. Ancak, 1970’li 

yıllardan itibaren Smith’in toplu eserlerinin eleştirel ve bütünlüklü bir edisyonla 

yayımlanmasıyla Smith’in eleştirel bir Aydınlanma düşünürü olarak yeniden 

keşfedilmesi, bu görüşlerin entelektüel zenginliğini ve eleştirel içeriğini vurgulayan 

çalışmaları ortaya çıkarmıştır. Bu yazıda Smith literatüründeki eğitim eksenli 

tartışmaların, Smith’in eserinin ortaya çıktığı tarihsel ve entelektüel bağlama 

odaklanarak değerlendirilmesi amaçlanmakta, Smith’in eğitim konusunu eleştirel bir 

Aydınlanma düşünürü olarak, tutarlı ve kapsamlı bir entelektüel projenin bir veçhesi 

olarak ele aldığı vurgulanmaktadır. Bu çerçevede sadece literatürde ön plana çıkan geniş 

yığınların eğitimi ile ilgili saptama ve önerileri değil, yüksek öğretim ve dini eğitim 

konularındaki görüşleri de Smith’in görüşlerinin bütünlüğü gözetilerek 

değerlendirilmektedir. Yazıda Smith’in eğitim üzerine değerlendirmelerinin 

Aydınlanmanın temel ilkelerinden hareketle kapitalist toplumun temel çelişkilerinden 

uyumlu bir kamusal düzene ulaşma arayışının eseri olduğu gösterilmeye çalışılmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Adam Smith, Eğitim, Aydınlanma, Kamu Düzeni, Yurttaşlık 

Erdemleri.  

The Philosopher and the Porter: Education as a Question of Public Order in 

Adam Smith 

 

 Doç. Dr., Hacettepe Üniversitesi İİBF İktisat Bölümü, e-posta: 

mkaymak@hacettepe.edu.tr,  

ORCID ID: 0000-0002-9549-6357 

Makale Geliş Tarihi: 22.06.2025  

Makale Kabul Tarihi: 08.12.2025 



620        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Abstract: Adam Smith’s views on education in The Wealth of Nations have been the 

subject of sustained scholarly interpretation since the 1960s. Much of this literature has 

drawn on a nineteenth-century construction of Smith as a conservative proponent of 

market order. Within this framework, his arguments have been mobilized to legitimize an 

individualistic and market-oriented philosophy of education grounded in human capital 

theory. Since the 1970s, however, the publication of Smith’s collected works in a critical 

and comprehensive edition has enabled a systematic reassessment of his intellectual 

legacy, leading to his reappraisal as a critical Enlightenment thinker and to studies 

emphasizing the conceptual depth and critical scope of his educational reflections. This 

article reassesses education-centered debates in the Smith literature by situating them 

within the historical and intellectual context of their emergence. It argues that Smith 

treated education as an integral component of a coherent and comprehensive intellectual 

project. Accordingly, the analysis extends beyond his well-known views on the education 

of the laboring masses to include his positions on higher education and religious 

instruction, assessed in terms of the internal coherence of his thought. The article 

demonstrates that Smith’s reflections on education, rooted in the core principles of the 

Enlightenment, are aimed at mediating the fundamental contradictions of capitalist 

society through the pursuit of a stable and harmonious public order. 

Keywords: Adam Smith, Education, Enlightenment, Public Order (Police), Civic Virtues, 

Giriş 

Adam Smith’in ünlü eseri Milletlerin Zenginliği’nin yayımlanışının 200. 

yıldönümü olan 1976 yılı, Smith’in entelektüel mirasının mahiyeti üzerine 

tartışmaların yoğunlaştığı ilginç bir dönüm noktasıdır. Smith, bu dönemde 

1970’li yıllarda derinleşen iktisadi sorunların nedeninin Keynesçi talep yönetimi 

politikaları ve ‘sosyal refah devleti’ uygulamaları olduğunu ilan ederek güç 

kazanan neoliberalizmin sözcüleri tarafından piyasa odaklı reformları 

meşrulaştıran bir entelektüel otorite olarak sahneye davet edilmiştir. Hemen ertesi 

yıl İngiltere’de kurulan The Adam Smith Institute (Adam Smith Enstitüsü) temel 

misyonunun Smith’in mesajını günümüze taşımak olduğunu ilan etmiş, Smith’in 

teorik mirasına ve otoritesine yaslanarak piyasa dostu politikaların 

tasarlanmasında etkili bir odak olmak için hareket geçmiştir.  

Öte yandan 1970’li yıllardan başlayarak Smith’in yayınlanmamış 

çalışmalarını ve yazışmalarını da içeren toplu eserlerinin eleştirel ve kapsamlı bir 

edisyonla yayınlanmasıyla Smith’e dair geleneksel anlatıyı sorgulayan yeni ve 

güçlü bir akademik entelektüel yönelim ortaya çıkmıştır. Bu yönelim içinde 

Smith, 18. yüzyıl Aydınlanma Felsefesinin önemli bir kolu olan İskoç 

Aydınlanmasının ana sorunsallarından hareketle toplumun bütün üyelerinin 

yararına bir toplumsal düzen olanağını soruşturan eleştirel bir filozof olarak 

incelenmeye başlamıştır.1 Bu yeni literatür, Smith’in temel eserlerini, edebiyattan 

retoriğe, bilim tarihinden hukuk bilimine uzanan geniş temaları içeren 

 

1 Smith’in teorik mirası üzerine 1970’lerden itibaren şekillenen farklı akademik 

eğilimlerin ayrıntılı değerlendirmesi için bkz. Tribe (1999).  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      621 

yayınlanmamış yazılarından da yararlanarak, oluşturmaya çalıştığı genel tarih, 

toplum ve siyaset teorisinin bir bileşeni olarak tartışmaya yönelmiştir. 

Son 50 yılda artan akademik uzmanlaşmanın da etkisiyle Smith 

yorumları gerek nicelik gerekse kapsam bakımından önemli boyutlara ulaşmıştır. 

Bu yorumlarda, Smith’in iddia edildiği gibi ticari toplumu ‘piyasanın görünmez 

eli’ mefhumu ile meşrulaştırmaya çalışan, bireysel çıkarların kendiliğinden ortak 

yarara hizmet edeceğini ileri süren bir düşünür olmadığı, tersine, ticari topluma 

hâkim olan bireyci güdülerin, siyasal ve toplumsal ilişkilere hâkim olmasının 

yaratacağı sorunlara karşı eleştirel bir pozisyon alan bir Aydınlanma düşünürü 

olduğu ortaya konulmuştur. Buna göre Smith, Aydınlanmanın bireysel özgürlük, 

maddi ilerleme, siyasal katılım, sekülerizm gibi sorunsallarından hareketle, 

kapitalizmin toplum yararına sonuçlar doğurması için yasakoyucunun bilimi 

olarak tanımladığı politik ekonomi biliminin çerçevesi içinden geniş bir 

müdahale alanı tanımlamaktadır.2 

Smith’in eleştirel bir düşünür olarak yükselişi, 1990’larda Sovyetler 

Birliği’nin yıkılışının ardından Marksizmin gözden düşmesiyle de yakından 

ilişkilidir. Tribe (1999: 610) bu dönemin atmosferine dayanarak “artık 

kapitalizmi Karl Marx'ın yazıları üzerinden eleştirmek ne makul ne de moda 

görünüyor; Kapital'in yerini, kapitalizm eleştirisinin başvuru kaynağı olarak 

Milletlerin Zenginliği almış durumda. Adam Smith, kültür savaşlarında taraf 

değiştirmiş gibi görünüyor” yorumunu yapmaktadır.  

Bu yazıda Smith’in teorik mirasını eğitim üzerine görüşleri ekseninde ele 

alacağız. Eğitim meselesi, Smith’in mirasını değerlendirmede muhafazakâr ve 

eleştirel-ilerici yorumlar arasındaki derin yarılmanın en çok gözlendiği 

alanlardan birisidir. Smith’in bu konuda yazdıkları 1960’lardan itibaren canlanan 

ve giderek tüm dünyada iktisadi ve sosyal politikalara egemen olan neoliberal 

ideolojinin damgasını taşıyan ‘beşeri sermaye’ (human capital) ve ‘eğitim 

ekonomisi’ literatürünün önemli referans kaynaklarından birisi olmuştur.3 T.W. 

 
2 Smith’i eleştirel bir Aydınlanma düşünürü olarak okuyan yeni literatüre göre geleneksel 

Smith yorumları indirgemeci ve anakronik bir Smith okumasına dayanmaktadır. Bu 

okuma, 19. yüzyıl başlarında dönemin İngiliz yönetici sınıfının gereksinimlerini 

çerçevesinde bilinçli bir şekilde inşa edilmiş, 19. yüzyıl sonlarında neoklasik iktisatçılar 

tarafından pekiştirilmiştir. Bu konuda bkz. Tribe (1995), Rothschild (1992) ve Clarke 

(1988). 

3 Örneğin Spengler (1977) Smith’in eğitimli emeğin verimliliğine vurgu yapan kimi 

ifadelerini Milletlerin Zenginliği’nde beşeri sermaye teorisinin varlığına kanıt olarak 

sunarken, Becker’ın (1992) eğitim üzerine beşeri sermaye teorisine dayalı yazısı “Adam 

Smith Adress” üst başlığı ile sunulmuştur. Buna karşılık Miller (1966) ve Blaug (1975), 

klasik politik ekonomi geleneğinin beşeri sermaye teorisinin gelişimine yalnızca sınırlı 

bir katkı sağladığını, hatta emeği sermayeye benzetmenin yararlılığına dair kuşkuları 

nedeniyle bu yöndeki gelişimi geciktirmiş olabileceğini vurgulamaktadır. Bu konuda 

ayrıca bkz. Teixeria, (2007: 143-144). 



622        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Schultz (1961) ve Gary Becker’ın (1962) öncülük ettiği beşeri sermaye teorisi ile 

eğitim ekonomisi literatürü karşılıklı olarak birbirini besleyerek yaygınlaşmıştır. 

Beşeri sermaye teorisi, eğitimi bireyin toplumsallaşması, yurttaşlık bilincinin 

geliştirilmesi ve toplumsal ilerlemeye katkı sağlanması gibi liberal demokratik 

amaçlardan uzaklaştırarak, bireylere sunduğu maddi getirileri merkeze alan yeni 

bir eğitim anlayışının temelini oluşturmuştur. Bu yaklaşıma göre eğitimin esas 

amacı, bireyleri işgücü piyasasında daha yüksek kazanç elde etmeye yöneltecek 

becerilerle donatmaktır. Bu nedenle eğitim sisteminin içeriği de piyasanın 

taleplerine uygun biçimde yeniden ele alınmalı, eğitim bireysel fayda sağladığı 

için, finansmanı yararlananlar tarafından üstlenilmelidir. Eğitim ekonomisi 

literatürü, aileler ve bireylerin, çocukları ve kendileri için eğitimle ilgili kararları 

alırken, eğitimden elde etmeyi bekledikleri maddi getirilerle, eğitimin 

maliyetlerini (doğrudan harcamalar ve fırsat maliyetleri) karşılaştırarak verdiği 

kabulünden hareketle, eğitimin ticarileşmesine entelektüel destek sunmuştur 

(Blaug, 1966: 167-168).4 1970’li yıllardan başlayarak benimsenen neoliberal 

politikalar doğrultusunda enflasyonla mücadele adı altında eğitim ve diğer sosyal 

harcamaların daraltılması, eğitimin ticarileşmesini hızlandırmıştır. Aynı 

dönemde, kapitalizmin finansallaşmasında yaşanan ivme, hizmetler sektöründe 

nitelikli işgücü talebinin hızla artmasına neden olmuş; bu gelişmeye paralel 

olarak yükseköğretimin kitleselleşmesi de eğitimde piyasa merkezli yaklaşımlara 

güç kazandırmıştır.  

Peki Smith’in eğitim üzerine görüşlerinde, iddia edildiği gibi bu 

yönelime düşünsel destek bulmak mümkün müdür? 

Smith, John Locke’dan başlayarak 18. yüzyıl Aydınlanma Felsefesinin 

ortak bir teması olan eğitim konusunda çağdaşlarından farklı olarak bu sorunu 

salt felsefi bir düzlemde tartışmakla yetinmemiş, geniş yığınların eğitiminin nasıl 

hayata geçirileceği konusunda somut öneriler getirmiştir. Smith’in eğitim üzerine 

görüşlerinin belkemiğini Milletlerin Zenginliği’nde işbölümünün olumsuz 

etkilerini tartıştığı bölüm oluşturmaktadır. Smith, eserin I. Kitabının girişinde 

teknik ve toplumsal işbölümünün gelişmesiyle maddi zenginlikte ortaya çıkan 

artışın toplumun en geniş yığınlarının yaşam konforunu artırmasına övgü ile 

yaklaşırken, 5. Kitapta teknik işbölümü nedeniyle geniş halk yığınlarının 

çalışmasının “birkaç pek basit işlemle, çoğu zaman bir iki işlemle sınırlanmaya” 

başlamasının yarattığı cehaleti eleştirmiştir. İşbölümü, geniş yığınların bütün 

ömrünün “sonuçları hemen hemen aynı olan birkaç basit işlemin yapılmasıyla” 

geçmesine yol açmakta, bu nedenle “insan denen mahluk için ne denli aptal ve 

cahil olmak mümkünse, o denli aptal ve cahil hale” getirmekte ve “özel yaşamın 

birçok olağan ödevleri üzerinde bile doğru herhangi bir yargıya varabilme 

yeteneği bırakmamaktadır”. Smith (1976: 781-782) bu durumun yarattığı 

sorunlar karşısında geniş yığınların eğitiminin devlet tarafından finanse edilmesi 

 
4 Bu teorinin kapsamlı bir eleştirisi için bkz. Tan (2014). 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      623 

konusunda çağrıda bulunmuştur. Skinner’in (1995: 83) ifadesiyle bu 

“işbölümünün toplumsal maliyetlerini telafi etmek için gerekli” bir önlemdir.  

Smith’in eserin farklı bölümlerinde işbölümünün olumlu ve olumsuz 

yönlerine dair iki farklı yorum geliştirmesi, genel olarak bu türden ikilikler 

üzerine spekülasyonlara meraklı olan akademik yazında oldukça geniş bir şekilde 

tartışılmıştır. Smith’in ahlak filozofu ve iktisatçı olarak iki farklı kimliği 

olduğunu ileri süren ve 19. yüzyılın ikinci yarısında Almanya’da gündeme gelen 

‘Adam Smith Problemi’ (Das Adam Smith Problem) argümanından esinlenen bu 

türden yorumlar Smith’in belli konular üzerine düşüncelerini, oluşturmaya 

çalıştığı genel sistemin öğeleri olarak değil, birbiriyle çelişen düşünce 

fragmanları olarak ele almaktadır.5 E. Rothschild ve Amartya Sen’in (2006: 324) 

haklı olarak vurguladıkları gibi Smith’in temel eserlerindeki insan davranışları, 

iktisadi ve toplumsal (ahlaki) yaşamda çatışan ve rekabet eden ilkelerin tiyatro 

sahnesi gibidir. Yani Smith’in dile getirdiği birbiriyle çelişen görüşler, 

oluşturmaya çalıştığı düşünce sistemine içkindir.  

Smith, aslında Milletlerin Zenginliği’nde eğitim sorununu tartıştığı 

bölümde literatürde öne çıkan bu konuya görece dar bir yer ayırmış, ağırlıklı 

olarak dönemin Britanya ve Avrupa ülkelerindeki yükseköğretimin finansman, 

organizasyon ve müfredat sorunlarını ele almıştır. Eserin 1976 tarihli Glasgow 

baskısını esas alarak baktığımızda Smith’in eğitimle bağlantılı başlıklara 56 sayfa 

ayırdığı (ki bunun 26 sayfası dini kurumlarla ilgilidir), geniş yığınların eğitimi ile 

tartışmanın ise birkaç sayfayı geçmediği görülmektedir. Buna karşılık gerek 

muhafazakâr gerekse eleştirel literatürde, yükseköğretim konusunda yazdıkları 

Smith’in ansiklopedik tarzının bir sonucu olarak görülmüş, bu konuyla ilgili 

görüşlerinin, oluşturmak istediği teorik sistem içindeki önemi genellikle dikkate 

alınmamıştır.6  

 
5 Örneğin West (1964a). Smith’in düşünce sisteminin tutarlılığı üzerine bkz. Haakonssen 

(2006). Öte yandan Skinner (1996), Smith’in oluşturmak istediği teorik yapıtı bir sosyal 

bilim sistemi olarak değerlendirmektedir.  

6 Smith’in yükseköğretime ilişkin görüşlerini ele alan az sayıdaki çalışmadan biri olan 

Bodkin’in (1976) kısa makalesinin önemli bir bölümü, Smith’in üniversiteye dair 

yazılarından hareketle öğrenci katkısının artırılması ve performansa dayalı ücretlendirme 

gibi neoliberal yükseköğretim politikalarını destekleyen argümanlara ayrılmıştır. Daha 

yakın tarihli bir çalışmada Ortmann (1997) ise Smith’in yükseköğretimin finansmanı, 

denetimi ve akademik teşvikler konusundaki görüşlerini, Smith’in düşünce sistemini ve 

tarihsel bağlamını tartışmadan, ABD’de şirketleşmiş yükseköğretim sisteminin güncel 

sorunlarıyla ilişkilendirmektedir. Bu konuda ayrıca bkz. West (1964b). Burada işaret 

ettiğimiz eğilime istisna oluşturan yakın zamanda yayınlanmış bir çalışmaya işaret 

etmeliyiz. Frame ve Schwarze (2022), Smith’in eğitim üzerine görüş ve önerilerinin esas 

olarak bireylerin “politik karar alma kapasitesi”ni geliştirmekle ilgili bir endişeye 

dayandığını vurgulamakta, üniversite eğitimi üzerine yazdıklarını da bu bağlamda ele 

almaktadır.  



624        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Öte yandan Smith’in eğitimle ilgili görüşlerini ele alan her kesimden 

literatürde, geniş yığınların eğitimi için kaleme aldığı dolaysız ifadeler genellikle 

bu görüşlerin Smith’in farklı eserlerinde inşa etmeye yöneldiği teorik sistemi ile 

ilişkisini gözetmeden, eğitimin finansmanı, öğretmenlerin ücretleri ve devletin 

rolü gibi kimi tekil temaları öne çıkaran bir şekilde ele alınmıştır7. Bu tutum 

Smith’i muhafazakâr bir piyasa ideoloğu olarak konumlandıran yazarlar arasında 

çok daha yaygındır. Smith’in eğitim üzerine eleştirel bir Aydınlanma düşünürü 

olarak gündeme getirdiği görüşler yakından incelendiğinde, muhafazakâr 

yorumların çok sayıda argümanı görmezden geldiği, bağlamından kopardığı, 

konunun farklı veçhelerini anakronik ve indirgemeci bir şekilde ele aldığı 

görülmektedir.8 

Smith’in eğitim üzerine görüşlerini ele alan literatürdeki bir başka sorun 

ise sadece formel eğitim kurumlarıyla sınırlı düşüncelerine odaklanılmasıdır. 

Smith’in ağırlıklı olarak Ahlaki Duygular Teorisi’nde ele aldığı, aile ve toplumsal 

ilişkiler içinde edinilen ahlaki duygular ve erdemler eğitimi de benimsediği 

siyaset ve toplum felsefesinin önemli bir bileşenidir (Thomas, 2017: 107).  

Bu yazıda esas olarak 1960’larda canlanan ‘eğitim ekonomisi’ 

literatürünün etkisiyle ortaya çıkan ve Smith’in eğitim üzerine görüşlerini ortaya 

konuldukları özgün tarihsel ve entelektüel bağlamı göz ardı ederek bireyci ve 

piyasa odaklı bir eğitim felsefesini meşrulaştırmak için sahneye davet eden 

yorumlardaki sorunlara ışık tutulması amaçlanmaktadır. Smith’in bu konuyu ele 

alırken geliştirdiği argümanlar incelendiğinde, Smith’in neoliberal toplum ve 

eğitim felsefesine entelektüel bir temel sunmadığını, meseleyi oldukça geniş ve 

çok katmanlı bir toplum teorisinin bileşeni olarak, bir kamu düzeni sorunsalı 

olarak tartıştığını, daha da ötesi piyasa odaklı görüşlere yöneltilebilecek eleştirel 

pozisyonu destekleyen fikirler geliştirdiği görülmektedir.  

Bu çerçevede yazının ilk bölümünde Smith’in de bir parçası olduğu 

Aydınlanma felsefesinin genel sorunsalları ve bu çerçevede eğitim meselesinin 

nasıl ele alındığı ortaya konulmakta ve Smith’in farklı eserlerinde eğitim 

meselesini hangi çerçevede ve nasıl bir düşünsel süreklilik içinde ele aldığı 

gösterilmektedir. İkinci bölümde Smith’in yasakoyucunun biliminin bir alt dalı 

olan politik ekonominin konusu olarak ele aldığı devletin işlevleri bağlamında 

eğitim meselesini nasıl bir yönetim felsefesi içinde ele aldığı tartışılmaktadır. Bu 

bölümde Smith’in devlet ve piyasa ilişkileri üzerine yazdıklarının özgül tarihsel 

bağlamından koparılarak yorumlanmasındaki sorunlara işaret edilmektedir. 

Yazının üçüncü bölümünde Smith’in devlet eliyle geniş yığınların eğitimi 

 
7 Örneğin bkz. Otteson (2023). Drylie’nin (2020) 1893-2020 yılları arasında yapılan 

‘Smith ve Eğitim’ konulu yayınlarda Smith’in eğitimin finansmanı konusunda sadece 

devlete değil bireylere de sorumluluk yükleyen ifadelerinin nasıl yorumlandığına 

odaklanan bibliyometrik çalışmasının bulguları bu savımızı doğrulamaktadır.  

8 Beşeri sermaye teorisi bağlamında Blaug (1976) benzer bir eğilimden şikayet 

etmektedir.  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      625 

önerisinin hangi gerekçelere dayandığı ele alınmakta, bu gerekçelerin Smith’in 

eğitimin pratik sorunları ile ilgili önerilerinin içeriğini belirlediği 

gösterilmektedir. Dördüncü bölümde ise Smith’in eğitim tartışmasında 

başvurduğu merkezi kavram olan işbölümünün teorik konumu tartışılmaktadır. 

Zira Smith’in analizinde, işbölümü sadece teknik işbölümü ile sınırlı değildir. 

Teknik işbölümü toplumsal işbölümünün gelişmesinin bir sonucudur. Toplumsal 

işbölümü analizi, Smith’in siyaset felsefesinin bir bileşeni olan eğitim konusunun 

farklı sınıflar bakımından hangi farklı kaygılarla ele aldığını göstermektedir. 

İzleyen bölümde ise Smith’in yükseköğretim sorunlarına dair uzun 

açıklamalarının Ahlaki Duygular Teorisi’nde yönetim aygıtını ahlaki 

dejenerasyon ve otoriter eğilimlerden korumak ve uyumlu bir toplumsal düzen 

oluşturmak için çözüm olarak gördüğü moral eğitim ve kamusal ruh ile hareket 

eden aktif yurttaşlık ile ilgili olduğu gösterilmektedir. Altıncı bölümde ise 

Smith’in yükseköğretimle ilgili saptamaları özetlenmekte, bu tartışma Smith’in 

sorunsalları bakımından değerlendirilmektedir. Sonuç bölümünde ise Smith’in 

argümanlarının günümüzün genel eğitim ve yükseköğretiminin karşı karşıya 

olduğu sorunlara ve çağdaş eğitim felsefesi tartışmalarına dair uzak görüşlü 

saptamalar olarak okunabileceğine dair bir değerlendirme sunulmaktadır.  

Adam Smith’in Eğitim Üzerine Görüşlerinin Entelektüel 

Arka Planı: Bir Aydınlanma Sorunsalı Olarak Eğitim 

Adam Smith, 18. yüzyıl Aydınlanma hareketinin önde gelen üyelerinden birisidir. 

Aydınlanma felsefesi, farklı ulusal renklerle bezenmiş olarak farklı sorunsalları 

ön plana çıkarsa da, tarihin yeni bir aşaması olarak kavradığı modern toplumun 

sorunlarına çözüm bulmak için insan aklına güvenen ve aklın güç, otorite ve 

dogmadan özgürleşmesini toplumun ilerlemesinin temel bir koşulu olarak gören 

bir düşünce hareketidir. Kant, 1784’te kaleme aldığı Aydınlanma Nedir? adlı 

metninde, bu yaklaşımı ‘insanın kendi aklını kullanma cesareti’ olarak tanımlar 

ve özgür aklın insanlığın ergin olmama halinden kurtulması olarak tanımladığı 

Aydınlanmanın temel koşulu olarak görür (1984: 211). Aydınlanma söyleminde 

ilerleme, Rousseau istisnasıyla bilimin ve teknolojinin özgürce gelişmesi ile 

sağlanacak maddi ilerleme ve maddi ilerlemeye eşlik eden ahlaki ve entelektüel 

ilerleme anlamına gelmektedir.9 

Aydınlanma hareketinin merkezi olan Fransız Aydınlanması, feodal 

mutlakiyete karşı aklın yasalarıyla toplumu dönüştürmeyi savunurken, İskoç 

Aydınlanması, Smith, David Hume, Francis Hutcheson ve Adam Ferguson gibi 

düşünürlerin öncülüğünde 1707 yılında İngiltere ile birleşmenin ardından 

hızlanan kapitalist gelişmenin ortaya çıkardığı entelektüel, politik ve iktisadi 

 
9 Rousseau, 1750’de yayınlanan Bilimler ve Sanatlar Üzerine Söylev’den (2007) 

başlayarak ilerlemenin sonuçları konusunda kötümser bir dil kullanır. Ancak onun bu 

tutumu, Aydınlanma felsefesine içkindir ve modern toplumun içsel çelişkilerini büyük bir 

uzak görüşlülükle saptayan bir entelektüel müdahaledir.  



626        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

sorunlara yanıt geliştirmeye yönelmiştir. İskoç Aydınlanması, bireysel çıkarın 

ortak yarara nasıl hizmet edebileceğine, yeni ticari toplumda siyasal alanın nasıl 

düzenleneceğine ve toplumsal uyumun nasıl sağlanacağına odaklanmış, aklın 

yanı sıra duygular ve psikolojiyi de dikkate almıştır (Smith, C., 2009: 10-11; 

Berry, 1997: 23). 

Aydınlanma felsefesi düşünsel olarak Newton’un evrenin mekanik 

yasalarını ortaya koyduğu Principia Mathematica ile gerçekleştirdiği devrimsel 

başarıya ve Locke’un deneyimci epistemolojisine dayanır. Newton’ın eseri insan 

aklına duyulan güveni pekiştirmiş, doğa gibi toplumun da hareket yasaları 

olduğunun kavranmasını sağlamıştır. Locke (1990) 1689-90 yılında kaleme 

aldığı An Essay Concerning Human Understanding adlı eserinde zihni ‘boş 

levha’ (tabula rasa) olarak tanımlayarak, tüm bilgilerin duyu deneyimiyle 

edinildiğini vurgulamıştır. Locke, bu eserde geliştirdiği epistemolojiye dayanarak 

1693 yılında yayınladığı Some Thoughts Concerning Education (1995) adlı 

eserinde toplumsal sözleşme fikrine dayalı liberal siyaset felsefesiyle tutarlı bir 

şekilde eğitimin yöntemi ve içeriği üzerine ayrıntılı çözümlemeler yapmış, özgür 

bireylerden oluşan toplumun üyelerinin aklını kullanma becerisi edinmesini, 

demokratik katılım için gerekli entelektüel becerilerle donatılmasını, genel 

çıkarları gözeten erdemlere sahip olmasını ve toplum için yıkıcı sonuçlar doğuran 

dinsel baskıya karşı dinsel tolerans konusunda eğitilmesini zorunlu görmüştür 

(Parry, 2006: 609-610). Ancak Locke’un siyaset felsefesinde özgürlük ve eşitlik 

yalnızca teorik bir soyutlamadır (Uslu, 2021: 342). Pratikte bu tartışmalar, mülk 

sahibi erkeklerle ilgilidir. Eğitimle ilgili önerileri de bu kesimin erkek evlatlarına 

yöneliktir. Aydınlanma düşünürlerinin de paylaştığı bu elitist tutuma rağmen10, 

ortaya konulan ilkelerin demokratik bir öze sahip olması, Aydınlanma hareketini 

kendi çelişkileri ile yüzleşmeye zorlamış, bu ilkeler Aydınlanmacıların ilgi 

alanına girmeyen yoksullar, kadınlar ve ırk ayrımcılığına maruz kalan halkların 

eşit yurttaşlık taleplerine temel oluşturmuştur.  

Smith, Aydınlanmanın elitist entelektüel atmosferinden beslenmesine 

karşın, toplumdaki statü farklılıklarına eleştirel bir yaklaşım sergilemiştir. Ona 

göre (1976: 28-29) “Birbirine hiç benzemeyen kişiliğe sahip insanlar arasında, 

örneğin, bir filozof ile sokaktaki sıradan bir hamal arasındaki fark, pek öyle 

doğuştan değil, daha çok, alışkanlık, âdet ve eğitimden ileri geliyor gibi 

görünmektedir” (vurgu sonradan). 11 Aşağıda ele alacağımız gibi Smith’in filozof 

ile hamal metaforu, Aydınlanmanın düşünsel çerçevesini çok güçlü bir şekilde 

 

10 Sözgelimi Voltaire, büyük bir açıksözlülükle “bu fikirler terziler ve ayakkabıcılar için 

değildir” demiştir (Akt. Marx, 1934:78). Ancak burada Rousseau istisnasının altı 

çizilmelidir. Rousseau (2009), doğrudan çocuk eğitimin üzerine kaleme aldığı Emile’de 

önerilerini belli bir sınıfla ilişkilendirmez. Ancak iyi bir yurttaş olarak yetişecek ideal 

bireyi hedefleyen pratik önerileri doğrudan toplumun seçkin kesimlerine uymaktadır. 

11 Buradaki hamal metaforunun kaynağı, gençliğinde yaşamını kazanmak için sokak 

hamallığı yapan Yunan filozof Protagoras’tır (Vivenza, 2001: 128). 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      627 

yansıtmaktadır. Smith burada bir yandan feodal ayrıcalıkları ve geleneksel 

hiyerarşik dünya görüşünü eleştirirken, diğer yandan toplumsal eşitsizlikleri 

işbölümünün doğal ve kendiliğinden bir sonucu olarak meşrulaştırmaktadır. 

Geniş yığınların eğitimi ile ilgili önerilerini de maddi zenginliği üreten 

işbölümünün olumsuz sonuçları karşısında ‘ticari toplum’ olarak tanımladığı 

burjuva toplumun kalıcılığını gözeten bir çerçevede gündeme getirmektedir.  

Eğitim konusu, Adam Smith’in ilk derslerini ve yazılı eserlerini vermeye 

başladığı 1750’lerin başından 1790’daki ölümüne kadar geçen aktif entelektüel 

yaşamı boyunca oluşturmaya çalıştığı felsefi-toplumsal sistemin önemli bir öğesi 

olmuştur (Weinstein, 2007: 51-52). Aydınlanmanın temel temalarından birisi 

olan eğitim üzerine Smith’in kaleme aldığı en geniş değerlendirme Milletlerin 

Zenginliği’nde yer almasına karşın, bu eserin öncesinde yayınlanmış ve 

yayınlanmamış eserlerinde bu konudaki görüşlerinin entelektüel temellerini 

izleyebilmek mümkündür. 1759 yılında yayınlanan Ahlaki Duygular Teorisi ve 

1760’larda Glasgow Üniversitesinde verdiği hukukbilimi derslerinde öğrencileri 

tarafından kaleme alınan ve Lectures on Jurisprudence (Smith, 1978) başlığı ile 

yayınlanan notlar Smith’in eğitim meselesine öteden beri büyük bir önem 

verdiğini, bu konudaki görüşlerinde bir süreklilik ve tutarlılık olduğunu 

göstermektedir.12 Smith bu çalışmalarda eğitim meselesine özel bir başlık 

açmamış olsa da, entelektüel çabasının esasını oluşturan ticari toplumda ilerleme 

ve düzen sorunsalı çerçevesinde bu konuya farklı veçheleriyle eğilmiştir.  

Smith’in Milletlerin Zenginliği’ndeki eğitimle ilgili görüşleri, 19. 

yüzyılın ikinci yarısında Almanya’da gündeme gelen yukarıda da değinilen 

‘Adam Smith Problemi’ (Das Adam Smith Problem) argümanının eksik bir 

okumaya ve yanlış fikri temellere dayandığını gösteren önemli bir kanıtlardan 

birisidir. Bu argüman, Smith’in 1759 yılında yayınlanan Ahlaki Duygular 

Teorisi’nde sempati ilkesinden hareket ederken 1776’da yayınlanan Milletlerin 

Zenginliği’nde bireyci bir toplum felsefesinden hareket ettiğini ileri sürerek 

Smith’in teorik mirasının çelişkili olduğu sonucuna varmaktadır. Bu tartışma, 

Smith’in bireyin sosyalleşme sürecini açıklamak için başvurduğu sempati 

kavramını basitçe bireyciliğin karşıtı olarak kavrayan eksik bir okumaya 

dayanmaktadır.13 Ayrıca Smith’in Ahlaki Duygular Teorisi’nin bazı küçük 

değişiklikler içeren 6. Baskısını, 1790 yılında yani Milletlerin Zenginliği’nin 

yayınlanmasından çok daha sonra yayınlamış olması da, bu iddianın zayıflığının 

bir diğer kanıtıdır.  

Smith farklı ahlak felsefesi sistemlerini tartışarak ticari toplumda bencil 

bireylerin davranışlarından bir toplumsal düzen imkanını soruşturduğu Ahlaki 

Duygular Teorisi’nin kapanış bölümünde araştırma gündemini şöyle ifade 

 
12 Thomas (2017) Smith’in toplu eserlerindeki eğitim temalı görüşlerini ele aldığı 

incelemede bu sürekliliği ayrıntılı bir şekilde ele almaktadır.  

13 Bu konuda ayrıntılı bir tartışma için bkz. Tribe (2008). Ayrıca bkz. Macfie (1967). 



628        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

etmektedir: “Başka bir çalışmada, hukukun ve devletin genel ilkelerini, 

toplumların farklı dönemlerinde ve farklı çağlarda hangi dönüşümleri 

geçirdiklerini, yalnızca adaleti ilgilendiren konularla değil aynı zamanda kamu 

düzenini (police), devlet gelirlerini ve silahlı güçleri ilgilendiren ve hukukun 

konusu olan diğer her şeyle ilgili olanları da anlatmaya çalışacağım” (Smith, 

1982: 342).  

 Smith 1790’da yapılan 6. Baskıya yazdığı önsözde bu cümleye atıfla 

Milletlerin Zenginliği ile kamu düzeni, devlet gelirleri ve silahlı güçler 

meselelerini ele aldığını ancak hukuk teorisi konusunu ele almaya çeşitli 

aksilikler nedeniyle zaman bulamadığını belirtmiştir14 (1982: 3). Özetle Smith’in 

oluşturmak istediği teorik sistem tutarlı bir bütünlük oluşturmaktadır. Eğitim 

konusundaki görüşleri de ancak bu bütünlüğü gözeterek layıkıyla 

değerlendirilebilir. Smith’e göre bu konu, yasakoyucunun biliminin bir alt dalı 

olarak tanımladığı politik ekonominin konusudur.  

Yasakoyucunun Biliminin Konusu Olarak Eğitim 

Smith (1976: 428) Milletlerin Zenginliği’nin 4. Kitabının girişinde politik 

ekonomiyi “devlet adamlarının ya da yasa koyucuların biliminin bir alt dalı” 

olarak tanımlar. Ve bu kitabı merkantilizm ve fizyokrasinin politik ekonomi 

anlayışlarının eleştirel değerlendirmesine ayırır. Smith’e göre tekelci imtiyazlar, 

ticaret engelleri ve gümrük tarifelerine dayalı merkantilist politikalar, rekabeti 

engelleyerek sanayi ve tarımda üretici güçlerin gelişmesine ket vurmakta ve 

metaların fiyatlarını yükselterek topluma ağır bir yük getirmektedir. Öte yandan 

tarımı geliştirmek için sanayiye ve dış ticarete kısıtlamalar öneren Fizyokratlar, 

bu politikalarla teşvik etmek istedikleri tarım sektörüne dolaylı olarak zarar 

vermektedir. Smith’e göre tüm bu imtiyaz ve kısıtlamalar kaldırıldığında “açık 

ve yalın doğal özgürlük düzeni” kendiliğinden ortaya çıkacak ve yerleşecektir. 

Bu doğal özgürlük düzeninde “her insan kanunlara riayet ettiği sürece, kendi 

çıkarlarını kendi bildiği yolda izlemekte ve kendi emeği ve sermayesi ile 

başkalarıyla rekabet etmekte özgürdür” (Smith, 1976: 687). Devlet, özel kişilerin 

işlerini denetlemek ve onları toplumun yararına en uygun alanlara yönlendirmek 

gibi, çok sayıda yanlış karara açık ve hiçbir insan bilgisinin yeterli olmayacağı 

bir görevden muaf tutulur. Devletin sadece savunma, düzenin ve adaletin 

sağlanması ile bireylerin kurmakta çıkarının bulunmadığı, ama kamu yararına 

olan bazı bayındırlık işleri ve kurumları tesis etmek gibi görevleri vardır. Eğitim 

harcamaları bu üçüncü görevle ilgilidir.  

Adam Smith’in düşünceleri, geleneksel literatürde ‘homo economicus’ 

ve ‘görünmez el’ gibi kavramlarla birlikte, genellikle her türden devlet 

müdahalesine karşı çıkan bir ‘minimal devlet’ anlayışının temeli olarak 

yorumlanmıştır. Bu yaklaşım, anayasal iktisat ve kamu tercihi teorisi gibi 

 

14 Smith burada Lectures on Jurisprudence başlığı ile yayınlanan notlara işaret 

etmektedir. 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      629 

neoliberal teorilerin dayanak noktası olmuştur.15 İlginç olan, bu Smith yorumunu 

Foucault gibi eleştirel düşünürlerin de büyük ölçüde kabul etmiş olmasıdır. 

Foucault (2008) Smith’in piyasayı sadece ekonomik ilişkilerin değil, aynı 

zamanda ahlaki, hukuki ve siyasi kararların da doğruluğunun sınandığı bir 

‘hakikat rejimi’ olarak gördüğünü belirtir. 18. yüzyılda ‘müdahale etmeme’ 

ilkesine dayalı bu anlayış, piyasayı doğrulama ölçütü olarak kabul ettiği için, 20. 

yüzyıldaki aktif bir piyasa üretimi ve inşası fikrine dayalı neoliberal 

yönetimsellik anlayışına temel oluşturmuştur. Bu yorum, Foucault’un modern 

toplumun analizinde merkezi sorunsalı ‘iktidar’ olarak görmesiyle ilgilidir. 

Foucault, Smith’in eserinde kapitalist toplumun çelişkilerine işaret etmesini ve 

tarihsel evrim düşüncesini görmezden gelerek Smith’in politik ekonomisini bir 

yönetim tekniğine indirgemekte, kapitalizmin bilimsel çözümlemesine temel 

oluşturan teorik katkısını da önemsizleştirmektedir. Ayrıca meseleye salt ‘iktidar’ 

sorunsalı açısından bakıldığında, Smith’in merkantilizme, aristokrasiyi besleyen 

devlet tekellerine, kolonyalizme, feodal ayrıcalıklara, kilise tahakkümüne ve 

siyasi yozlaşmaya karşı geliştirdiği kapsamlı eleştirinin de göz ardı edilmesi 

önemli bir eksiklik olarak görülmelidir.  

Çağımızın etkili düşünürlerinden Noam Chomsky’nin işaret ettiği gibi 

Aydınlanmanın ve klasik liberalizmin ilkeleri Smith’in (1976: 418) ifadesiyle 

“her çağda insanlığa efendilik edenlerin aşağılık düsturu olan, her şey bizimdir 

başkasına zırnık koklatmayız” tavrından bir kopuştur. Dış ticaret ve sanayinin 

gelişmesi, zenginliğin alt sınıflara yayılmasını sağlamıştır. Smith bu maddi 

zenginliğin, servet temerküzü ve tahakküm değil, eşitlik ve paylaşım temelinde 

özgür bir birlik yaratacağını ummaktadır. Chomsky’e göre Smith, bu yönüyle 

Aydınlanma’dan yirminci yüzyılın önde gelen ilerici düşünürleri B. Russell ve J. 

Dewey’e uzanan insancıl anlayışı temsil etmektedir. Bu anlayışla bugünün hâkim 

ideolojisi (neoliberalizm) arasında çarpıcı ve keskin bir karşıtlık vardır. 

Chomsky’nin (2013:36) sözleriyle:  

Duygudaşlığa, mükemmel eşitlik amacına ulaşmaya ve temel bir insan 

hakkı olan yaratıcı çalışmaya vurgu yapan Adam Smith gibi kapitalizm-

öncesi bir düşünürden başlayarak değerlerin evrimini takip etmek ve 

bugüne gelerek bunları günümüzün değerleriyle karşılaştırmak oldukça 

önemlidir. Bugün, çağın yeni zihniyeti yüceltilmekte ve bazen de hiç 

utanıp sıkılmadan Adam Smith’in de ismi bu işe karıştırılmaktadır. 

Örneğin Nobel ödüllü ekonomist James Buchanan, “ideal durumda, 

herkes bir köleler dünyası üzerinde efendi olmanın peşinde koşar” diye 

yazmaktadır. İyi anlaşılmamış olabilir: Bu onların peşinden koştuğu 

şeydir. Adam Smith ise bunun kesinlikle patolojik olduğunu 

düşünmektedir.  

Bu çerçevede, Smith’in Milletlerin Zenginliği’nde devlete yönelttiği 

eleştirel söylemin, 20. yüzyılda toplumsal kazanımları hedef alan ve piyasanın 

sınırlandırılmasına karşı çıkan neoliberal ideolojiyle bir akrabalığının olmadığı 

 
15 Bkz. Buchanan ve Tullock (1962). 



630        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

vurgulanmalıdır. Smith’in eleştirileri, üretici güçlerin gelişiminin önünde engel 

oluşturan kapitalizm öncesi kalıntılara yöneliktir. Eserlerini feodalizmden 

kapitalizme geçiş sürecinde kaleme alan Smith, her ne kadar kapitalist sistemin 

içsel çelişkilerinin farkında olsa da, bireysel inisiyatifi, biçimsel eşitliği ve maddi 

ilerlemeyi teşvik eden bu yeni toplumsal düzeni, ütopik bir perspektifle reforme 

etme çabasındadır.  

Smith’in devlet konusundaki görüşlerinin en berrak şekilde izlenebileceği 

konu üretken ve üretken olmayan emek tartışmasıdır. Smith üretken olmayan 

emeği, açıkça feodalizme özgü aşağılayıcı toplumsal ilişkilerle özdeşleştirmiştir 

(Perelman, 2000: 182). Milletlerin zenginliği üretken emekçilerin eseri olduğuna 

göre toplumsal gelişme için adalet, ordu, donanma gibi üretken olmayan 

kesimlerin etkisi olabildiğince sınırlandırılmalıdır. Bunlarla, “kilise mensupları, 

avukatlar, doktorlar, her türden yazarlar, oyuncular, palyaçolar, müzisyenler, 

opera şarkıcıları, opera dansçıları vb. aynı sınıf içinde sayılmalıdır" (Smith, 1976: 

331). Marx’a göre (1998: 284-285) Smith’in dili, “henüz toplumun tümünü, 

devleti vb. kendine tabi kılamamış, hâlâ devrimci olan burjuvazinin dilidir”:  

Tüm bu şanlı-şatafatlı ve zamanın olurladığı makamlar -hükümdar, 

yargıç, subay, rahip, vb.- yarattıkları tüm eski ideolojik mesleklerle 

birlikte, yazarlarıyla, öğretmenleri ve rahipleriyle birlikte, bir ekonomik 

bakış açısından, burjuvazinin ve aylak zenginliğin -toprak soylularının ve 

aylak kapitalistlerin- beslediği, kendi uşak ve soytarı sürüsüyle aynı 

düzeyde değerlendiriliyor. Nasıl ki başkaları onların hizmetkarıysa, onlar 

da yalnızca halkın hizmetkarıdırlar. Başka insanların çalışmasının 

ürünüyle geçinirler, bu nedenle de olabilecek en az sayıya 

indirilmelidirler. Devlet, kilise, vb., ancak ve yalnızca üretken 

burjuvazinin ortak çıkarlarını gözeten ve gereğini yerine getiren kurullar 

oldukları ölçüde savunulabilirler; maliyetleri -doğaları gereği üretimin 

genel giderlerine ait olduğuna göre- sakınılamayacak en alt düzeye 

indirilmelidir. 

Smith, henüz makinalarla, fabrika sistemi ile tanışmamış, büyük ölçüde 

bağımsız meta üreticilerinden oluşan ve kapitalizmin ilerici özelliklerinin yıkıcı 

etkilerine göre çok daha belirgin olduğu bir dönemde yazmaktadır (Meek, 1977: 

17). Bu nedenle eski topluma karşı piyasa ve rekabet ilkesini ileri sürmektedir. 

Ancak Smith, bu ilkelerin hayata geçebilmesi için otoriter yöntemlere 

başvurulmasına karşıdır. Fizyokratların ‘Legal Despotizm’ adını verdikleri 

siyasal felsefelerini eleştirirken bu konudaki görüşlerini açıkça ifade etmiştir. 

Fizyokratlar, feodal mutlak monarşinin egemenliği altındaki Fransa’da, 

kapitalizme özgü ilkeleri ‘doğal yasalar’ olarak formüle ederek, Kralı 

‘aydınlanmış despot’ kimliğiyle bu yasaları uygulamaya davet etmektedir. Smith, 

Fizyokrasinin kurucusu Quesnay’i, “her bireyin kendi durumunu iyileştirmek için 

göstereceği doğal çabanın”, hatalı politikaların olumsuz etkilerini telafi 

edebilecek bir “koruma ilkesi” olarak işlev görebileceğini kavrayamamakla 

eleştirmiştir. Smith’e göre bireylerin kendi durumunu iyileştirme çabası özgürlük 

ve güvenlikle [girişim özgürlüğü ve mülkiyet güvenliği] desteklendiğinde, “tek 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      631 

başına, yalnızca toplumu refah ve zenginliğe taşımaya yeterli değil, aynı zamanda 

onun faaliyetleri üzerinde sıkça büyük yükler bindiren budala insan yasalarının 

neden olduğu yüzlerce zararlı engelin üstesinden gelmeye de yeterli” bir ilkedir 

(Smith, 1976: 540, vurgu sonradan). 

Fizyokratlarla Smith arasındaki bu yaklaşım farklılığı, 18. yüzyılda 

İngiltere ile Fransa arasındaki siyasal farklılıkları da yansıtmaktadır. Mutlak 

monarşi ve feodal ayrıcalıkların kapitalist gelişmenin önüne ciddi engeller 

çıkardığı Fransa’da Fizyokratlar kralı ‘doğal yasalar’a uymaya çağırırken 

(Davidson, 2012: 40), Smith, gelişmiş bir burjuva toplumunun içinden pratik-

toplumsal gerçekliklere duyarlı ‘ılımlı yasa koyuculuk’ anlayışını savunmaktadır 

(Hanley, 2008; Ege, 2010).  

Smith’in Ahlaki Duygular Teorisi ve Hukukbilimi Dersleri’nde (Lectures 

on Jurisprudence) temellerini attığı yasakoyucu tanımı, toplumun genel düzenini 

gözeten ve adalet ile halkın eğilimlerini dikkate alan bir düşünür olduğunu 

göstermektedir. Yasakoyucu, insan doğasını, alışkanlıkları ve siyasi ortamı 

dikkate alarak, mümkün olan en iyi düzenlemeleri hayata geçirmelidir (Winch, 

1983: 503). Bu bağlamda 5. Kitapta ele aldığı Savunma, Adalet, Eğitim gibi 

başlıkları birer maliye sorunu olarak değil, Ahlaki Duygular Teorisi’nin sonunda 

özetlediği bir tarih ve toplum kuramının birer öğesi olarak, bir kamu düzeni 

esprisi içinde ticari toplumun kalıcılığını sağlayan sorunsallar olarak ele almıştır.  

Eğitimle ilgili görüşlerini ele aldığı “Gençlerin Eğitimine Özgü 

Kurumların Gideri Üzerine”16 maddesinde ağırlıklı olarak yükseköğretim 

sorunlarını tartışmış, bölümün sonlarına doğru ikincil literatürde en çok tartışılan 

konu olan geniş yığınların eğitimi konusuna girmiştir. Bu maddenin ardından 

gelen “Her Yaştaki Halkın Öğretimine Özgü Kurumların Gideri Üzerine” başlığı 

altında ise dini eğitimle ilgili geniş bir tartışma yapmıştır. Bu eğitim başlıkları 

esas olarak toplumun çoğunluğunu oluşturan ‘ağırbaşlı ve çalışkan’ (sober and 

industrious) (Smith, 1976: 872) yoksul emekçilerle ilgilidir.  

‘Ağırbaşlı ve Çalışkan’ Emekçiler için Eğitim 

Smith “Gençlerin Eğitimi” bölümünde dönemin yükseköğretim sisteminin 

sorunlarını enine boyuna tartıştıktan sonra bu eğitimi edinmenin öğrenciler için 

çok zahmetli olmasına karşın pratik açıdan yararsız olmasından şikayet etmiş, 

ardından konuyu devletin eğitimle ilgili görevlerine getirmiştir: 

Öyle ise, devlet halkın eğitimine hiç mi dikkat göstermemeli diye 

sorulabilir? Ya da, bunu herhangi bir biçimde yapması gerekiyorsa, 

halkın farklı sınıfları içinde eğitimin farklı türlerinden dikkat göstermesi 

 
16 Yazının devamında bu başlık kısaca “Gençlerin Eğitimi” olarak anılacaktır.  



632        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

gerekenler nelerdir ve devlet bunların verilmesine ne şekilde nezaret 

etmelidir? (Smith, 1976: 781).  

Bu soruya verdiği yanıt, yayınlandığı günden bu yana eserin en sık 

zikredilen ve yorumlanan pasajlarından birisi olmuştur: 

İşbölümünün gösterdiği gelişme içinde, iş görerek yaşayanlardan pek 

çoğunun, yani büyük halk topluluğunun çalışması, birkaç pek basit 

işlemle, çoğu zaman bir iki işlemle sınırlanmaya başlar. Ama, çoğu 

insandaki anlayış, ister istemez alıştığı işleri sayesinde oluşur. Bütün 

ömrü, sonuçları belki hep aynı kapıya çıkan ya da hemen hemen aynı olan 

birkaç basit işlemin yapılmasıyla geçen adam, hiçbir zaman baş 

göstermeyen zorlukları gidermek üzere çareler bulmak için anlayış 

gücünü kullanmaya ya da türetme gücünü işletmeye gereksinme duymaz. 

Dolayısıyla, bu tür çalışma alışkanlığını tabii yitirir; genellikle, insan 

denen mahluk için ne denli aptal ve cahil olmak mümkünse, o denli aptal 

ve cahil hale gelir. Kafasındaki uyuşukluk onu, herhangi derli toplu bir 

konuşmanın tadını çıkaramayacak ya da söze karışamayacak hale 

getirdiği gibi, onda yüksek, temiz ya da ince bir his duyabilme, 

dolayısıyla da, özel yaşamın bir çok olağan ödevleri üzerinde bile doğru 

herhangi bir yargıya varabilme yeteneği bırakmaz (Smith, 1976: 781-

782).  

Smith I. Kitapta ticari toplumda işbölümü ve uzmanlaşmayla sağlanan 

maddi zenginliğin toplumun bütün kesimleri için refah ve ilerleme anlamına 

geldiğini ve sıradan emekçinin de bu refahtan yararlandığını vurguladıktan sonra 

5. Kitapta, kendi argümanına şerh düşer şekilde işbölümünün olumsuz 

sonuçlarından bahsetmektedir. Smith yorumcuları, bu pasajdan, eserinin merkezi 

kavramı olan işbölümünün yarattığı olumsuz etkilerin açık sözlü bir eleştirisi 

olarak söz etmiştir. Rosenberg (1965: 127) gibi kimi yazarlar daha da ileri giderek 

bu sözlerin kapitalizme karşı sosyalist eleştirinin başlıca ilham kaynağı olduğunu 

ileri sürmüştür. Kimi yorumcular ise Marx’ın yabancılaşma teorisinin öncülü 

olan Hegel’in emek antropolojisini 1805-1806 yıllarında Jena Üniversitesi 

derslerinde Smith’in işbölümü çözümlemesine dayanarak geliştirmiş olması 

nedeniyle Smith’in bu pasajını bir yabancılaşma teorisi olarak görmüştür17 

(Henderson ve Davis, 1991: 191).  

Modern topluma varan tarihsel gelişmeyi bütünlüklü bir felsefi sistem 

içinde ele alan Hegel, kendi sistemini oluştururken Adam Smith ve Adam 

 
17 Marx, Smith’in işbölümü ve uzmanlaşmanın yarattığı olumsuz sonuçlara yabancılaşma 

ve emek süreci çözümlemelerinde başvurmuş olsa da Smith’in böyle bir sorunsalı 

olmadığı açıktır. Smith, ‘ticari toplum’ adını verdiği kapitalizmin üretici güçlere verdiği 

ivmenin ilerleme açısından yarattığı sonuçlara övgüyle yaklaşır. Bu konuda yararlı ve 

yetkin bir tartışma için bkz. Hill (2007: 143-144). Smith’in yayınlanmamış erken 

çalışmalarından başlayarak işbölümü üzerine görüşlerinin evrimi konusunda bkz. Meek 

ve Skinner (1973).  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      633 

Ferguson18 gibi yazarların işbölümü üzerine yazdıklarına büyük bir önem 

vermiştir. Ancak Smith ve Ferguson’ın işbölümü analizlerinin, yabancılaşma ve 

insani potansiyelin sınırlanması gibi felsefi bir boyut taşıdığını söylemek olanaklı 

değildir. Smith’in işbölümünün geniş yığınlar açısından yarattığı zihinsel 

gerilemeden duyduğu rahatsızlığın kaynağında bu sorunun yarattığı siyasal ve 

toplumsal sonuçlar yatmaktadır. Yukarıdaki pasajın devamında geniş emekçi 

yığınlar açısından işbölümünün yarattığı zihinsel gerilemenin sonuçları üzerine 

şunları yazmaktadır:  

[İşbölümünün yol açtığı aptallaşma yüzünden] Ülkesinin büyük ve 

kapsamlı çıkarlarını değerlendirmekten bütünüyle acizdir; ve eğer özel 

bir çabayla bu durumun önüne geçilmemişse, savaşa girdiğinde ülkesini 

savunmakta da aynı şekilde yetersiz kalır. Yerleşik yaşamının 

tekdüzeliği, doğal olarak zihinsel cesaretini bozar ve onu askerin 

düzensiz, belirsiz ve maceralı yaşamını tiksintiyle karşılar hale getirir. Bu 

yaşam tarzı, bedeninin hareketliliğini dahi zayıflatır ve onu, yetiştiği iş 

kolu dışında başka bir işte kuvvetini azimle ve etkin biçimde kullanamaz 

hale getirir. Bu şekilde, kendi mesleğindeki becerisi adeta zihinsel, 

toplumsal ve savaşçı erdemleri pahasına kazanılmış olur. Yani, eğer 

hükümet bu durumu önlemek için belli bir çaba sarf etmezse, gelişmiş ve 

medenileşmiş her toplumda, yoksul emekçilerin–yani halkın büyük 

çoğunluğunun–içine sürükleneceği durum budur (Smith, 1976: 781, 

vurgular sonradan). 

Ticari toplumu karakterize eden işbölümü ve uzmanlaşmadan sağlanan ve 

Smith’in büyük önem verdiği maddi gelişme, toplumun üyelerinin düşünsel, 

toplumsal ve savaşçı erdemleri pahasına elde edilmektedir. Smith bu noktada 

Glasgow Üniversitesi’ndeki Hukuk Bilimi Dersleri’nde olgun biçimini verdiği 

toplumun dört aşamalı gelişme modeline başvurarak ticari toplum aşamasında 

devletin yığınların eğitimi için neden görev üstlenmesine gerek olduğunu 

tartışmaya açmıştır19. Buna göre, işbölümünün gelişmediği avcılık, çobanlık ve 

 

18 Smith’in işbölümü çözümlemesinde Glasgow Üniversitesi’nde hocası ve yakın 

arkadaşı olan Adam Ferguson’dan ne ölçüde etkilendiği üzerine bir tartışma vardır. Bu 

konuda bkz. Hill, (2007). Bu tartışmadan bağımsız olarak, Ferguson’ın işbölümü ve 

uzmanlaşma üzerine yazdıkları, kapitalist emek süreci konusunda erken ve uzak görüşlü 

saptamalar içermektedir. Örneğin: “Esasen, birçok mekanik iş. . . duyguların ve aklın tam 

bir baskı altına alınması ile başarıya ulaşır.; ve cehalet, batıl inançların olduğu gibi 

sanayinin de anasıdır. Düşünme ve hayal kurma yanılabilir; fakat eli veya ayağı 

kımıldatmak, hareket ettirmek alışkanlığı, bu ikisinden de bağımsızdır. Manüfaktürler 

(atölyeler), buna uygun olarak, akla en az başvurulduğu ve büyük bir hayal gücü çabasına 

ihtiyaç olmadan, parçaları insanlar olan bir makine olarak görüldüğünde en fazla başarıya 

ulaşırlar” (Ferguson, 1996: 174). 20. yüzyıl emek denetimine damgasını vuran Frederick 

Taylor’ın bilimsel iş idaresi tamı tamına bu ilke üzerine kuruludur.  

19 Smith’in dört aşamalı tarih kuramı, insanlık tarihini geçim biçimleri temelinde açıklar. 

Buna göre insanlık, sırasıyla avcılık, çobanlık ve tarım çağlarından geçerek ticaret çağına 

ulaşır. Her bir aşamadaki geçim biçimi, toplumun hukuki ve siyasal yapısını, askeri 



634        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

ilkel tarımcılık aşamalarında “…her insanın uğraştığı değişik işler herkesi 

kapasitesini kullanmaya ve sürekli ortaya çıkan güçlükleri gidermek için çareler 

bulmaya zorlar. Yaratıcılık canlılığını korur. Ve uygar bir toplumda, toplumun 

alt tabakalarının neredeyse tümünün kavrayışını ortadan kaldırdığı görülen o 

uyuşuk ahmaklığa düşmesine meydan verilmez.” Dahası barbar toplumlarda her 

adam bir savaşçı ve devlet adamıdır ve “toplumun çıkarı ve yönetenlerin tutumu 

üzerinde iyi kötü bir yargıda bulunabilir” (1976: 782-783).  

Smith’e göre (1976: 783-784) ilkel toplumlarda, insanlar birçok işle 

uğraşır çünkü ihtiyaçlar basit olduğu için uzmanlaşma gerekmez. Bu yüzden bilgi 

ve icat gücü sınırlıdır. Uygar toplumda ise ihtiyaçlar karmaşıklaştıkça işbölümü 

artar ve birçok meslek ortaya çıkar. Bu durum çoğu insanı işbölümüne bağımlı 

hale getirirken, ayrıcalıklı azınlık için düşünmeye ve araştırmaya açık çok sayıda 

konu doğar. Bu kişiler derin düşünme ve karşılaştırma yaparak güçlü kavrayışlar 

geliştirir.20 Ancak bu yetenekli kişiler etkili konumlara gelemezse, toplum için 

bir katkı sunamazlar. Yani bazı bireylerin yetenekli olması, toplumun genel 

gelişmişliğini garanti etmez.  

Smith’e göre toplumun önceki gelişme evrelerinde, her bir gelişme evresi, 

o evrenin gerektireceği ya da izin verebileceği yeteneklerin ve erdemlerin hemen 

hemen hepsini, yönetim aygıtının göz kulak olmasına gerek olmaksızın 

kendilerinde doğal bir şekilde oluşan şartlara ister istemez yerleştirmektedir. 

Oysa, ticari toplum evresi “bireylerin çoğunu bu gibi yerlere yerleştirecek 

durumda değildir ve büyük halk topluluğunun hemen hemen baştan aşağı 

yozlaşıp bozulmasını önlemek için, devletin epey uğraşmasına gerek vardır” 

(Smith, 1976: 781). Smith’e göre toplumsal disiplini sağlamada eğitim önemli bir 

rol oynayacaktır. Açık sözlü bir şekilde şunları kaydeder:  

Aynı şey, medeni bir toplumda alt sınıflardaki insanların anlayışlarını 

sıkça körelttiği görülen kara cehalet ve aptallık için de söylenebilir. 

Zihinsel yetilerini düzgün bir şekilde kullanamayan bir insan, mümkünse, 

bir korkaktan bile daha aşağılık bir durumdadır ve insan doğasının en 

temel özelliklerinden birinde eksik ve sakatlanmış gibi görünür. Devlet, 

alt sınıfların eğitiminden hiçbir fayda sağlamayacak olsa bile, onların 

tamamen eğitimsiz kalmaması yine de devletin özen göstermesine değer 

bir mesele olurdu. Ancak, devlet onların eğitiminden azımsanamayacak 

bir fayda sağlar. İnsanlar ne kadar çok eğitim alırsa, cehalet içindeki 

toplumlarda sıkça en korkunç kargaşalara yol açan fanatizm ve batıl 

inançların etkisine o kadar az kapılırlar. Ayrıca, eğitimli ve akıllı bir 

toplum, her zaman cahil ve aptal bir toplumdan daha terbiyeli ve itaatkâr 

 
örgütlenmesini, toplumsal ilişkilerini ve bireylerin davranış kalıplarını belirler. Bu 

konuda bkz. Kaymak (2020).  

20 Bu saptamada Adam Ferguson’ın şu ifadesi yankılanmaktadır: "General savaş 

bilgisinde çok usta olabilir, oysa erin ustalığı birkaç el ve ayak hareketinden ibarettir. Bu 

ikincisinin yitirdiğini birincisi kazanmış olabilir. ...ve bu ayrılmalar çağında düşünmek 

başlı başına bir zanaat durumuna gelebilir" (Ferguson, 1996: 175).  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      635 

olur. Her birey kendini daha saygıdeğer hisseder ve üstlerinin takdirini 

kazanma olasılığının daha yüksek olduğunu düşünür; bu nedenle, 

üstlerine saygı göstermeye daha meyilli olurlar. Ayrıca, hizipçiliğin ve 

kışkırtıcılığın çıkarcı sızlanmalarını daha fazla sorgulamaya eğilimli ve 

bunları daha iyi görebilecek kapasitededirler; bu yüzden, yönetimin 

aldığı önlemlere karşı gereksiz ve gelişigüzel bir muhalefete sürüklenme 

olasılıkları daha düşüktür (Smith, 1976: 788).  

Smith, büyük bir uzak görüşlülükle modern ulus devlette eğitimden 

beklenen toplumsal disiplin ve itaatin sağlanması işlevini gayet iyi kavramıştır. 

Burada adeta Althusser’in (2010) ele aldığı tarzda bir ideolojik devlet aygıtı 

olarak eğitimin işlevini tanımlamaktadır. Ancak zorunlu genel eğitim sisteminin 

bulunmadığı ve geniş emekçi yığınların henüz siyasal özne olmadığı koşullarda, 

Smith’in bu kesimlere yönelik eğitimle ilgili önerileri, kapitalist üretim 

ilişkilerinin yeniden üretilmesinden ziyade yeni oluşan burjuva toplumunun 

istikrar ve kalıcılığı ile ilgili kaygıları yansıtmaktadır. Marx’ın ifadesiyle (2011: 

350) Adam Smith, “İşbölümü yüzünden halk yığınının tümüyle 

kötürümleşmesinin engellenmesi için … pek dikkatli bir şekilde ayarlanmış 

dozlarda da olsa, devlet tarafından sağlanacak halk eğitimini salık vermektedir”.  

Smith’in geniş yığınların eğitimi için devletin sorumluluğuna işaret etmesi 

birçok farklı yoruma yol açmıştır. Rasmussen’e göre (2008: 111) Smith’in sınırlı 

da olsa bir genel eğitimin zorunluluğuna işaret etmesi dönemine göre ilerici bir 

yaklaşımdır. Zira dönemin üst sınıfları arasında yoksulların eğitimden 

yararlanabilecek entelektüel kapasiteye sahip olmadıkları yönünde güçlü bir 

önyargı vardır ve çok fazla eğitimin onları isyankâr hale getireceği endişesi çok 

yaygındır21. Smith, burada açıkça ticari toplumun rasyonelleştirilmesi için 

dönemin yönetici elitlerini ikna etmeye çalışmaktadır. Bu yönüyle Phillipson’ın 

(2013: 34) başka bir bağlamda vurguladığı gibi, Smith birçok önerisinde, kendi 

liberal vizyonu ile toplumsal düzenin sürdürülebilirliği arasındaki gerilimi 

gözeten özenli bir değerlendirmeye dayalı bir pragmatizmin sözcüsü olmuştur. 

Quinn’e göre (2013: 122) Smith, eğitim konusundaki önerileriyle negatif 

özgürlük anlayışına dayanan nötr bir liberalizm yerine pozitif özgürlük anlayışına 

dayanan mükemmeliyetçi (perfectionist) bir liberalizmin sözcüsüdür. Bu 

bağlamda ılımlı bir devlet müdahalesini zorunlu görmektedir.  

Smith’e göre sıradan halkın eğitimi, varlıklı sınıflara kıyasla devletin daha 

fazla ilgilenmesini gerektirir. Varlıklı kesimler, çocuklarının eğitimi için 

isteklidir ve bu iş için gerekli harcamayı yapmaya hazırdır. Bu nedenle bu 

kesimin uzun bir eğitim alma şansı vardır. Ayrıca bu kesimin ilgilendikleri işlerin 

 
21 Bu konuda Mandeville 18. yüzyıl başlarında yayınlanan The Fable of The Bees’de 

şunları kaydeder: Toplumu" (Marx’ın notu: elbette emekçi-olmayan insanlardan oluşan 

toplumu) "en elverişsiz koşullar altında bile mutlu etmek ve halkı rahat yaşatmak için, 

çoğunluğun, yoksul olduğu kadar bilisiz olması da gerekir; bilgi, arzularımızı hem 

çoğaltır hem de sınırlarını genişletir, oysa insanın istekleri ne kadar az olursa gerekli 

şeylerin karşılanması o kadar kolay olur (Akt. Marx, 2011: 587).  



636        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

karmaşık ve zihni çalıştıran türden olması onları öğrenmeye açık hale getirir. 

Bunun için gerekli boş zamana da sahiptirler. Buna karşılık sıradan halkın 

çocukları çok erken yaşta çalışmaya başlar ve yaptıkları işler basit ve tekdüze 

olduğu için zihinsel gelişimleri sınırlıdır. Eğitime ayıracak ne zamanları ne 

paraları ne de böyle bir hevesleri vardır. Ancak okuma, yazma ve aritmetik gibi 

temel beceriler küçük yaşta öğrenilebilir.22 Devlet, küçük bir maliyetle bu temel 

eğitimi yaygınlaştırabilir. Bu çerçevede her mahallede sıradan bir işçinin bile 

karşılayabileceği cüzi bir ücret karşılığında küçük okullar kurabilir. Öğretmene 

sadece kısmi maaş vererek hem masrafları azaltır hem de öğretmenin işine özen 

göstermesini sağlar (Smith, 1976: 784-785). Smith’in önerdiği bu çözüm, aslında 

İskoçya’da 1696 yılında çıkarılan bir yasa ile hayata geçirilen ve fiilen zorunlu 

temel eğitimin sonuçlarını doğuran eğitim sistemine işaret etmektedir.23 Söz 

konusu yasa, her bölgede okul kurulmasını emretmiş ve toprak sahiplerini yerel 

öğretmenin kullanımı için bir okul binası ve bir konut inşa etmeye mecbur 

kılmıştır. Yasada öğretmenin maaşının, küçük bir sabit ücretten ve ayrıca 

öğrenciler veya veliler tarafından ödenecek ücretlerden sağlanması 

öngörülmüştür (West, 1964b: 465). Eğitimin finansmanının bir bölümünün 

yararlananlara yüklenmesinin, literatürde ileri sürüldüğü gibi modern piyasa 

odaklı eğitim felsefesinin erken bir öngörüsü değil, henüz kamusal temel eğitim 

sisteminin ve modern kamu yönetiminin bulunmadığı bir dönemin bakış açısını 

ve koşullarını yansıttığını vurgulamak gerekir.  

Smith, geniş halk yığınlarının eğitimi konusunda toplumsal disiplin 

endişesinden hareket etmesine karşın, bu eğitimin üretici güçlerin gelişmesine ve 

halkın becerilerinin artmasına da yarayacağına da işaret etmektedir. Bunun için, 

bu okullarda kullanılan kitapların daha öğretici olması ve halk çocuklarına ölü bir 

dil olan ve hiçbir faydası olmayan Latince yerine bütün zanaatların temelini 

oluşturan geometri ve mekanik gibi temel bilimlerin öğretilmesini önerir. Bu 

eğitim halkın zihinsel kapasitesini de artıracaktır.  

Smith, devletin halk yığınlarının eğitimini desteklemek için teşvik ve 

zorlamalara da başvurmasını önermiştir. Bu amaçla devlet, başarılı çocuklara 

küçük ödüller vererek öğrenmeyi teşvik edebilir. Ayrıca, belli mesleklere 

katılmak ya da iş kurma izni almak isteyen herkese temel eğitim sınavını zorunlu 

kılarak halkı eğitime yönlendirebilir (Smith, 1976: 785-786).  

Smith’in yığınların eğitimi ile ilgili temel kaygılarından birisi de, İskoç 

Aydınlanma düşünürlerinin ortak sorunsalını oluşturan ticari toplumun bireyci 

 

22 Smith bu konuda muhtemelen Mandeville’e gönderme yapmaktadır. Zira Mandeville 

yoksul emekçiler için bu tür bir eğitimi dahi tehlikeli görmektedir: "Okuma, yazma ve 

aritmetik; yaptıkları işler bu becerileri gerektirenler için elbette çok gereklidir. Ancak 

geçimleri bu yeteneklere dayanmayan, günlük ekmeklerini günlük çalışmalarıyla 

kazanmak zorunda olan yoksul emekçiler söz konusu olduğunda, bu tür bilgi son derece 

tehlikeli ve yıkıcı olabilir” (Akt. Pongiglione ve Tolonen, 2016: 86).  

23 Bu konuda ayrıca bkz. Rauwald (2024: 734-736).  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      637 

kültürünün ve piyasa bağımlılığının toplumu bir arada tutacak yurttaşlık 

erdemlerinin altını oymasıdır.24 Ülkenin savunulması, yurttaşlık erdemlerinden 

en önemlisidir. Geniş yığınların eğitimi ile ilgili tartışmasında bu endişeyi dile 

getirdiği bölümleri yukarıda aktarmıştık. Milletlerin Zenginliği’nin 5. Kitabının 

“Savunma Harcamaları” başlıklı ilk bölümünde uzun uzun tartıştığı bu sorunda 

ticari toplumun çoban ve tarım toplumlarından farklı olarak kendisini savunmak 

için yurttaş milisleri yerine daimi paralı ordu ve teknolojik gelişmeye 

yaslanmasının avantajlarına değinirken, “Gençlerin Eğitimi”nde yine aynı 

temaya dönmüştür. Burada odaklandığı konu, profesyonel sürekli ordunun yol 

açabileceği tehlikelere karşı, Eski Yunan ve Roma Cumhuriyetlerinde özgür 

yurttaşların savaşçı ruhunu geliştirmek için yönetimlerin izlediği yöntemleri 

örnek göstererek, çağdaş toplumdaki askeri erdemlerin geliştirilmesidir.  

Smith’e göre Antik Yunan ve Roma cumhuriyetleri, halkın savaşçı ruhunu 

bedensel ve askeri eğitimleri teşvik ederek, bu eğitimleri yurttaşlara bir 

yükümlülük olarak dayatarak korumuşlardır. Yönetim, bu eğitimleri belirli 

mekânlar ve eğitmenler tahsis ederek desteklemiştir. Ancak zamanla bu destek 

azaldığında, halkın savaşçı ruhu da zayıflamıştır. Smith’e göre modern Avrupa 

bu sürecin çarpıcı bir örneğidir. Oysa toplumların güvenliği büyük ölçüde halkın 

savaşçı ruhuna dayanır. Smith’e göre modern çağda disiplinli daimi ordular 

zorunlu olsa da, halkta bu ruhun varlığı hem daha küçük ordularla yetinmeyi 

sağlar hem de özgürlük karşıtı tehditlere karşı bir denge unsuru oluşturur. Bu ruh, 

hem dış işgale direnci artırır hem de ordu anayasal düzene karşı hareket ettiğinde 

onu dizginlemeyi sağlar (Smith, 1976: 787)25.  

 
24 Smith’in aktif yurttaşlık vurgusu Rönenans hümanizminin ürettiği yurttaş hümanizmi 

(civic humanism) geleneğinin izini taşımaktadır. Kökeni Antik Roma’ya da uzanan 

yurttaş hümanizmi geleneği, insanın yetkinliğini özel çıkarların peşinde koşmak yerine, 

kamusal yaşama etkin katılım, cumhuriyetçi erdem ve ortak iyinin gözetilmesi üzerinden 

tanımlayan bir siyaset felsefesi yaklaşımıdır. Bu geleneğin Smith’in sistemindeki statüsü 

konusunda Pocock’un (2016: 462 vd. ) klasikleşmiş çalışması önemli bir kaynaktır.  

25 Smith’in bu konudaki görüşleri, salt teorik bir siyaset felsefesi tartışmasının ötesinde 

derin bir tarihsel ve entelektüel bir arka plana sahiptir. Bir ülkenin savunmasının 

profesyonel bir orduya mı yoksa yurttaş milislerine mi dayanması gerektiği yönündeki 

tartışma, 1689 Şanlı Devrimi sonrası İngiltere’deki yönetici sınıflar arasındaki siyasi 

ayrılıkların bir yansımasıdır. 1707’deki Birlik Yasası ile İskoçya’nın İngiltere ile 

birleşmesi, bu tartışmayı daha da karmaşık hale getirmiştir. İskoçya’da liberal ve 

milliyetçi çevreler arasında, ordunun ve parlamentonun geleceği ile iktisadi bağımsızlık 

konularında ciddi tartışmalar yaşanmıştır. Tartışmanın bir diğer boyutu ise, tahttan 

indirilen Stuart hanedanının 18. yüzyıl ortalarına kadar İskoç klanlarından topladığı 

milislerle giriştiği ayaklanmalardır. Bunların en önemlisi, Smith’in gençliğinde tanık 

olduğu 1745 Jacobite Ayaklanması’dır. Bu konuda ayrıca bkz. Robertson (1985) ve Hont 

(1983).  

 



638        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

İskoç aydınlanması içinde bu konu, dönemin önde gelen entelektüelleri 

olan Adam Ferguson ve David Hume gibi düşünürler eliyle geniş bir şekilde ele 

alınmıştır. Smith de aynı entelektüel kaygılarla bu konuya büyük bir dikkatle 

eğilmiştir. Çağdaş toplumda işbölümünün geniş yığınları tüm yıl boyunca işinin 

başında tuttuğunu bu nedenle yurttaş milislerinin gerçekçi olmadığını 

vurgulamış, ancak işbölümü sayesinde gelişen bilim ve teknolojiye dayalı 

ordunun, dışarıdan ve içeriden gelebilecek tehditlere karşı çağdaş toplumun 

uyumunu ve kalıcılığını ordunun sağlayacağını vurgulamıştır. Ancak bunun için 

-içeriğini tam olarak tanımlamasa da- devletin toplumdaki yurttaşlık erdemlerini 

canlı tutmak için halkın savaşçı ruhunu destekleyecek bir eğitimi üstlenmesi 

gerektiğini söylemiştir: “Halkın savaşçı ruhu, toplumun savunması açısından 

hiçbir işe yaramasa bile, korkaklığın beraberinde getirdiği bu tür zihinsel 

bozulma, çöküntü ve mutsuzluğun halkın geneline yayılmasını önlemek bile 

hükümetin en ciddi dikkatini hak eder” (1976: 787).  

Smith, “Gençlerin Eğitimi”ni izleyen maddede “Her Yaştan Halkın 

Eğitimine Özgü Giderler Üzerine” başlığı altında geniş halk yığınlarının 

eğitiminde önemli bir rol oynayan dini kurumların rolüne de değinmiştir. Bu 

bölümde bir kamu düzeni esprisi içinde dinin toplumdaki rolü ve devlet 

tarafından nasıl desteklenmesi gerektiği üzerine ayrıntılı düşünceler 

geliştirmiştir. Smith’e göre din, bireyleri ahlaklı davranmaya teşvik ederek 

toplumsal düzenin korunmasına katkı sağlayabilir. Dinin bu tür bir rol 

oynayabilmesi, dini eğitimin sadece kör inançlara değil, akla ve deneyime de 

dayanarak verilmesine, dinin nasıl örgütlendiğine ve nasıl desteklendiğine 

bağlıdır. Eğer devlet belli bir dini mezhebi, maddi ve siyasi açıdan diğerleri 

aleyhine desteklerse, farklı dini mezhepler arasında rekabeti ortadan kaldırarak 

dinin yozlaşmasına yol açar. Üstelik bu durum din adamlarının halktan 

kopmasına ve görevlerini ihmal etmesine neden olur.  

Smith, eserlerinde dini meseleler konusunda kamuoyunun önyargılarını 

dikkate alarak özenli bir dil kullansa da dinin toplumsal hayattaki geleneksel 

rolünün ortadan kalkması, toplumsal ve siyasal alanın sekülerleşmesi konusunda 

Aydınlanma felsefesinin ortak vizyonundan hareket etmektedir. Ancak bu 

konuda 1789 Devrimi sonrası Fransa’da yaşanan türden radikal bir sekülerizm 

yerine ılımlı liberal bir yaklaşıma sahiptir. Dinin toplum ve siyaset üzerine 

etkisini azaltmak için iktisadi yaşamda ilerlemenin önüne dikilen her türlü tekelci 

imtiyaza karşı gündeme getirdiği sihirli rekabet kurumunu göreve çağırmıştır. 

Ona göre çok sayıda küçük ve rekabet halindeki mezhebin varlığında dini 

hoşgörü artacak, bu çeşitlilik, tek bir mezhebin baskın hale gelmesini ve tiranlığa 

dönüşmesini engelleyecektir. Ancak yine de birbiriyle rekabet halindeki 

mezheplerin, taraftarlarını artırmak için toplumsal birliği gözetmeyen doktriner 

bir tutuma yönelmesi ve alt sınıfları arkalarına takmaları önemli bir sorun olmaya 

devam etmektedir.  

Smith’e göre (1976: 794), “toplumsal sınıf ayrımlarının tam anlamıyla 

yerleştiği her toplumda her zaman aynı anda geçerli olan iki farklı ahlak anlayışı 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      639 

ya da sistemi olagelmiştir. Bunlardan biri katı ya da hoşgörüsüz (austere) diğeri 

ise liberal ya da gevşek (loose) ahlak sistemidir”. Katı ahlak sistemi, alt sınıflar 

için yıkıcı sonuçlar doğuran lüks, eğlence, iffetsizlik vb. aşırılıkları şiddetle 

kınadığı için sıradan halk arasında yaygın kabul görür. Öte yandan liberal ahlak 

sistemi üst sınıflar arasında daha yaygındır ve bu tür aşırılıklara daha hoşgörülü 

yaklaşır; zira seçkinler bu davranışları maddi güçlerinin ve sosyal statülerinin bir 

ayrıcalığı olarak görür. Bütün dini mezhepler, halk içinden çıktığı için halkın 

değerlerine seslenen katı ahlak sistemini benimsemişlerdir. Hatta bazıları bu 

sistemi daha da sertleştirerek güçlerine güç katabilmiştir.  

Smith (1976: 796) devletin ülkedeki küçük mezheplere bölünmüş halkın 

ahlak anlayışında bulunan toplum karşıtı (unsocial) ya da hoş olmayan ölçüde 

katı yönleri, şiddete başvurmadan düzeltmesini önermiştir. Ona göre bu konuda 

çok kolay ve etkili iki tedbir vardır ve bu tedbirler birlikte işlediğinde etkili olur. 

Bunlardan ilki üst sınıflar için bilim ve felsefe eğitiminin yaygınlaştırılmasıdır. 

Devlet, üst sınıftan gelenlerin belli bir meslek icra etmeden veya kamu görevine 

aday olmadan önce belirli bir bilgi seviyesini kanıtlamasını şart koşarak bu 

öğrenimi teşvik etmelidir. Böylece insanlar nitelikli eğitimin peşine kendileri 

düşecektir. Zira “bilim, fanatizm ve batıl inançlara karşı en etkili panzehirdir”; 

üst sınıflar bundan korunursa, alt sınıflar da fazla etkilenmez. Smith’in söylemi 

dikkatle incelendiğinde dinin toplumsal yaşamdaki rolünden duyduğu 

rahatsızlığın kaynağında çeşitli toplumsal huzursuzlukların, siyasal çatışmaların 

ve bölünmelerin dinsel fanatizm kılığında ortaya çıkmasının yattığı 

görülebilmektedir. Smith burada dinsel kılıktaki siyasal bölünmelere önderlik 

eden üst sınıflar nezdinde bir çözüm aramaktadır. Smith’in önerdiği ikinci tedbir 

ise, sıkça eğlenceli kamusal şenlikler tertip edilmesidir. Bu da fanatizme karşı bir 

tür halk eğitimi yöntemidir:  

Devlet, halkı resim, şiir, müzik, dans ve her türlü teatral gösteri ve 

etkinliklerle —tabii ki skandala ya da edepsizliğe neden olmadan— 

eğlendirmek isteyenleri teşvik ederek, yani onlara tam özgürlük 

tanıyarak, halkın büyük çoğunluğunda mevcut olan karamsar ve kasvetli 

ruh halini kolayca dağıtabilir. Bu kasvetli ruh hali, neredeyse her zaman 

halk arasında yayılan batıl inanç ve dini fanatizmin besleyicisidir. 

Kamusal eğlenceler, her zaman bu halk çılgınlıklarını kışkırtan 

fanatiklerin korku ve nefret duyduğu şeyler olmuştur. Çünkü bu 

eğlencelerin getirdiği neşe ve iyi ruh hali, fanatiklerin işine en uygun olan 

ruh haliyle tamamen uyuşmaz. Ayrıca, tiyatro gibi dramatik gösteriler, 

fanatiklerin kullandığı sahtekârlıkları sıkça kamuya alay konusu eder ve 

hatta zaman zaman lanetlenmelerine yol açar; bu nedenle fanatikler 

tarafından en çok nefret edilen eğlence türü olmuştur (Smith, 1976: 796-

797).  

Smith (1976: 774) bu öneriyi askeri erdemler bahsinde de ele almış, Antik 

Yunandaki uygulamalardan söz ederken her özgür yurttaşa askeri talimlerin yanı 

sıra müzik öğretildiğini vurgulamıştır. Burada müzik eğitimiyle yurttaşların 

zihnini duyarlı ve anlayışlı hale getirerek, mizacı yumuşatarak gerek genel gerek 



640        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

özel yaşamın bütün toplumsal ve ahlaki ödevlerini yapmaya yatkın hale sokmak 

amaçlanmaktadır.  

Milletlerin Zenginliği’nde İşbölümünün Çelişkili Doğası ve 

Farklı Toplumsal Sınıfların Siyasal Davranışları  

Smith işbölümü çözümlemesinde ticari toplumun maddi gelişmesini sağlayan 

teknik işbölümünden hareket etmesine karşın bu olguyu, ticari toplumda istikrarlı 

bir gelişme ve kamusal düzen arayışında çok daha geniş bir kavramsal araç olarak 

kullanmıştır26. Teknik işbölümünün yanı sıra, piyasalaşma geliştikçe genişleyen 

sektörel işbölümü, kafa ve kol emeği arasındaki işbölümü, cinsiyet dayalı 

işbölümü ve yöneten ve yönetilen arasındaki işbölümü ve nihayet tüm bu 

işbölümü türlerinin yarattığı olumlu ve olumsuz sonuçlar Smith’in ticari 

toplumun kalıcılığını ve rasyonelleştirmesini gözeten teorik eserinin önemli bir 

bileşeni olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Smith’in eğitimle ilgili görüşleri, yalnızca teknik işbölümünün 

sonuçlarıyla sınırlı değildir; özellikle kafa-kol emeği ve yöneten-yönetilen ayrımı 

bağlamında da değerlendirilmelidir. Smith, uzmanlaşmanın işçiye el yatkınlığı 

kazandırırken entelektüel ve toplumsal yetilerini zayıflattığını; benzer biçimde, 

toplumun varlıklı ve eğitimli kesimleri için de geniş anlamda işbölümünün farklı 

sorunlar doğurduğunu vurgulamıştır. Bu nedenle, işbölümünün toplumun farklı 

sınıfları bakımından yarattığı sorunları ayırt ederek ele almak, Smith’in teorik 

yaklaşımını anlamak açısından önemlidir. Bu bölümde, önce işbölümünün 

Smith’in toplum teorisindeki yeri tartışılacak, ardından farklı sınıflar bağlamında 

eğitimle çözülmesini öngörülen sorunlar ortaya konacaktır. 

  Adam Smith, bir Aydınlanma filozofu olarak, toplumun tüm üyelerinin 

maddi ve entelektüel gelişimini destekleyen bir toplumsal düzenin inşasında 

maddi ilerlemenin sunduğu imkanları tartışmıştır. Smith’e göre ticari toplum 

aşaması, emeğin üretici güçlerinin gelişimine büyük bir ivme kazandırarak 

bireysel özgürlük ve adaletin gerçekleşmesi için gerekli maddi temeli 

sağlamaktadır. Ticari toplumun maddi zenginliği, bu zenginliği üreten ana 

kaynak olan üretken emekçilerin sayısına ve bu emekçilerin işte gösterdiği 

“ustalık, el yatkınlığı ve kavrayış”a bağlıdır. Emeğin yönetiminde ya da 

kullanılmasında gösterilen ustalığın, el yatkınlığının ve kavrayışın çoğu, 

işbölümünden kaynaklanmaktadır. Smith bu çerçevede eserin I. Kitabının 

"İşbölümü Üzerine" başlıklı 1. Bölümüne ünlü çivi manüfaktürü örneğinden 

hareketle teknik işbölümünün ayrıntılı bir betimlemesi ile başlamış, işin parçalara 

ayrılarak her bir işçinin işin belli bir bölümünde uzmanlaşmasının sağladığı 

verimlilik artışına vurgu yapmıştır. Smith, teknik işbölümü tartışmasının hemen 

ardından işbölümünün bir başka veçhesi olan toplumsal işbölümünün 

gelişmesinin Avrupalı sıradan emekçinin yaşam konforunu nasıl artırdığını 

vurgulamış, işbölümünün gelişmesinin, işbölümünün eseri olan maddi 

 
26 Bu konuda oldukça ayrıntılı bir inceleme için bkz. Henderson ve Samuel (2004).  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      641 

zenginliğin sonuçlarından yararlanmada sağladığı görece eşitlikçi sonuçlarını 

övmüştür (Smith, 1976: 24).  

Smith, “İşbölümüne Yol Açan Esas Üzerine” başlıklı bölümde 

işbölümünün “insan doğasında pek geniş yer tutmayan, çok ağır, yavaş yavaş 

gelişen ancak yine de zorunlu olan [...] değiş tokuş, takas, bir şeyi başka bir şeyle 

mübadele etme eğiliminin” bir sonucu olduğunu vurgulamıştır27. Ona göre bu 

eğilimin, insan doğasına içkin olmaktan çok, mantık yürütme ve dil yetilerinin 

ürünü olması daha olasıdır. Bu bağlamda mübadele eğilimi, Ahlaki Duygular 

Teorisi’nde ele aldığı sempati ilkesine benzer şekilde, insanların toplumsal olarak 

bir arada yaşayabilmesini mümkün kılan bir mekanizma olarak 

değerlendirilebilir. Zira mübadele, gönüllü ve karşılıklı rızaya dayalı bir 

toplumsal ilişkidir; temeli rekabetten çok, karşılıklı bağımlılığa dayanan bir 

işbirliğidir. Smith (1982: 86), Ahlaki Duygular Teorisi'nde ticari toplumun, 

“...farklı bireyler arasında, farklı tüccarlar arasında olduğu gibi, fayda düşüncesi 

sayesinde, karşılıklı sevgi ve duygulanım olmadan varol”duğunu belirtir. 

Milletlerin Zenginliği'nde aynı görüşü ünlü pasajda şöyle ifade eder: “Akşam 

yemeğimizi kasabın, biracının ve fırıncının hayırseverliğinden değil, onların 

kendi çıkarlarını gözetmeleri sayesinde elde ederiz. [...] Onların insaniyetlerine 

değil, bu işteki çıkarlarına [...] sesleniriz” (Smith, 1976: 26-27).  

Smith’e göre, işbölümü insan topluluklarında mübadele zorunluluğuyla 

ortaya çıkar. İşbölümünün geliştiği bir toplumsal aşamada, “kendi tüketimini 

aşan bütün emek ürününün fazla kısmını, [...] mübadele edebileceğinden emin 

olması, her insanı, kendini belirli bir işe vermeye, bu iş için tüm yetenek ve 

zekâsını geliştirip mükemmelleştirmeye özendirir” (vurgu sonradan).  

Smith işbölümü konusundaki bu iyimser yorumun hemen ardından, 

argümanına bir şerh düşme ihtiyacı duymuş ve toplumdaki yetenek ve zeka 

farklarının işbölümünün nedeni değil sonucu olduğunu vurgulamıştır. Yukarıda 

da aktardığımız gibi filozof ve sıradan bir sokak hamalı arasındaki fark, doğuştan 

değil, alışkanlık, gelenek ve eğitimden kaynaklanmaktadır (1976: 28-29). Smith 

burada bir yandan John Locke’un epistemolojisinin anahtar kavramı olan ‘tabula 

rasa’ya örtülü bir gönderme yaparken, diğer yandan feodal toplumun statülere 

dayalı sınıf yapısına bir eleştiri getirmektedir. Pasajın devamında ise konuyu 

işbölümünün olumlu sonuçlarına bağlamaktadır. Smith’e göre “filozof, kibiri 

nedeniyle işbölümünün gelişmediği çağlarda, kendi atalarının yetenek ve statü 

bakımından ayrışmamış olduğunu kabul etmeyecektir. Fakat işbölümü 

olmasaydı, görevler ayrışmasaydı herkesin her işi kendi yapması gerekecekti ve 

 
27 Krş. Marx, (1993: 76). [Smith] “Gerçek emekten değişim değeri yaratıcı emeğe yani 

temel burjuva biçimiyle burjuva emeğe geçişe gelince, onu, işbölümü ile 

gerçekleştirmeye uğraşmaktadır. Oysa özel değişimin işbölümünü gerektirdiği ne kadar 

doğruysa, işbölümünün özel değişimi gerektirdiği o ölçüde doğru değildir. Örneğin 

Perulularda, özel değişim, metalar biçiminde ürünlerin değişimi olmadığı halde, aşırı bir 

işbölümü vardı”. 



642        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

toplumsal ilerlemenin göstergesi olan büyük yetenek farkları ortaya 

çıkmayacaktı”.  

Smith’in işbölümü analizi ticari topluma barışçıl bir toplumsal evrim 

yoluyla varıldığını savunan tarih teorisi ile uyumludur. Eserinde kapitalizmi 

doğuran sürecin içerdiği mülksüzleştirme gibi ekonomi dışı zor yöntemlerine 

değinmez. Smith’in ticari toplumun iktisadi yasalarını incelerken temel aldığı ana 

toplumsal sınıflar işbölümünün tedrici gelişimi içinde kendiliğinden ortaya 

çıkmış, toplum işçiler, kapitalistler ve toprak sahipleri şeklinde üç katmana 

bölünmüştür. Smith, I. Kitapta bu üç sınıfın ücret, kar ve rant biçimindeki 

gelirlerini toplam değerin bileşenleri olarak ele alıp ayrıntılı bir değer-fiyat 

tartışmasına girdikten sonra bu bölümün sonunda, “her çağdaş toplumun büyük, 

özgün ve temel tabakaları” (1976: 265) olarak tanımladığı bu üç sınıfın gelirlerini 

ve toplumsal konumlarını siyasal süreçlerle ilişkisi içinde tartışmaya açmıştır. 

Smith, burada kapitalist toplumdaki temel sınıflara dair gözlemleriyle adeta 5. 

Kitaptaki kamu düzeni sorunsalı ve bu sorunsal çerçevesi içinde gündeme 

getirdiği eğitimle ilgili görüşlerine bir ön hazırlık yapmaktadır.  

Smith, ticari toplumda kamusal düzenin sorununu tartışırken, toplumsal 

sınıflar arasında önceliği yönetici sınıf olan toprak sahiplerine verir. Ona göre bu 

sınıfın çıkarları toplumun çıkarlarıyla özdeştir çünkü toprak mülkiyeti, mal ve 

para gibi ülkeler arasında taşınabilen bir zenginlik biçimi değildir. “Herhangi bir 

ticari ya da kamusal düzenleme tartışılırken, toprak sahipleri, asgari kamu yararı 

bilgisine sahipse, kendi çıkarlarını gözeterek konuyu yanlış yönlendirmezler. 

Ancak genellikle bu bilgiye sahip değildirler.” Gelirleri emek ve çabaya 

dayanmadığı için “mevcut konumlarının rahatlığı ve tembelliği onları sadece 

cahil yapmakla kalmaz, kamusal düzenlemelerin sonuçlarını anlayacak zihinsel 

uyanıklığı da engeller” (1976: 265). 

Smith’e göre bir diğer tabaka olan emekçilerin çıkarları da ise tıpkı toprak 

sahipleri gibi toplumun genel çıkarıyla özdeştir. Bu özdeşlik, maddi ilerlemeyi 

sağlayan sermaye birikiminin emekçilerin ücretlerini artırmasından, durgunluğun 

ise ücretleri azaltmasından kaynaklanmaktadır. Dahası piyasa bağımlılığı 

nedeniyle hiçbir sınıf iktisadi gerilemeden emekçi sınıf kadar zarar 

görmeyecektir. Ancak emekçi sınıf, kendi çıkarının toplumun çıkarı ile 

bağlantısını anlamaktan acizdir. Çünkü emekçinin yaşam koşulları gerekli bilgiyi 

edinebilmesi için zaman bırakmaz, bilgilendirilmiş olsa bile, genelde eğitimi ve 

alışkanlıkları nedeniyle durumu layıkıyla değerlendirmekte yetersiz kalır. Bu 

nedenle kamusal tartışmalarda emekçilerin sesi pek duyulmaz, yalnızca 

patronlarının çıkarları için kışkırtıldıkları bazı özel durumlarda sesleri yükselir ve 

o zaman dikkate alınırlar (1976: 266).  

Smith, “tüccarlar ve manüfaktür sahipleri” olarak andığı kapitalist sınıfa 

dair değerlendirmesinde, özel çıkarların ortak çıkarlarla nasıl bağdaştırılacağı 

sorununu açık biçimde ortaya koymuştur. Tüccarlar ve sanayicilerin temel amacı 

kar elde etmektir; ancak Smith’in teorik modelinde sermaye birikimi, rekabet 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      643 

nedeniyle kar oranlarını düşürerek meta fiyatlarını ucuzlatmakta ve böylece 

toplumsal refahı artırmaktadır. Bu, durum, kapitalistlerin çıkarı ile toplumun 

çıkarının karşıt olduğunu göstermektedir. Öte yandan kapitalistler sürekli plan ve 

projelerle uğraştıkları için, siyasal sistemi kontrol eden toprak sahiplerinden daha 

kavrayışlıdır; fakat kafaları yalnızca kendi iş kollarının çıkarlarına dönük çalıştığı 

için, bunların önerileri ihtiyatla değerlendirilmelidir. Smith’e göre bu sınıf, toprak 

sahiplerinin siyasal etkisini, kendi çıkarlarına hizmet edecek biçimde 

yönlendirmeyi de başarır. Bu nedenle kapitalistlerden gelen yasa veya ticaret 

düzenlemesi önerisi her zaman çok dikkatle ve şüpheyle incelenmelidir. Zira bu 

öneriler “çıkarları halkın çıkarıyla asla tam olarak örtüşmeyen, çoğu zaman halkı 

aldatıp ezmekle çıkar sağlayan bir sınıf”tan gelmektedir (1976: 267). 

Smith’in temel toplumsal sınıfların siyasal düzen içindeki konumlarına 

dair gözlemleri Ahlaki Duygular Teorisi’nde ana hatlarını çizdiği sorunsalın 

devamıdır. Smith maddi ilerlemenin koşulu olan özel çıkarların kamusal düzen 

açısından oluşturduğu tehdidi vurgulayarak, özel çıkarların genel yarara hizmet 

etmesini sağlayacak, ticari toplumu kuşatan yozlaşmış ilişkilerin dışında kalan 

bir siyasal düzenin nasıl inşa edilebileceğine odaklanmıştır. Bu noktada Ahlaki 

Duygular Teorisi’ndeki tartışma Smith’in sorunsalını kavramak açısından büyük 

önem taşımaktadır.  

Toplumsallaşma İçinde Öğrenme ve Sistem Ruhuna Karşı 

Aktif Yurttaşlık için Eğitim: Ahlaki Duygular Teorisi 

İşbaşında 

Smith, Ahlaki Duygular Teorisi’nde kişisel çıkarın egemen olduğu ticari 

toplumda, bireylerin toplumsallaşma deneyimi içinde davranışlarına yön veren 

psikolojik ilkelerden yola çıkarak uyumlu bir siyasal düzen için gerekli birleştirici 

ilkeyi araştırmıştır. Smith’in sempati adını verdiği bu davranış ilkesi, insanın 

doğası gereği kendi ile diğer insanların duyguları arasında bir uyum arzusu 

taşımasından kaynaklanır ve toplumsallaşmanın temelini oluşturur.  

Smith’e göre sempatik davranış insanın toplumsal doğasından 

kaynaklansa da genel anlamda bir eğitim süreci de içerir (Weinstein, 2007: 60). 

Bu eğitim, tek seferlik bir etkinlik ya da mesele değildir; neyin uygun, neyin 

yerinde olduğunu öğrenmek için, gözleme dayanan ve alışkanlık edinmeyi 

sağlayan, sıkça tekrarlanan öğrenme ve öğrenileni unutma (ya da yeniden 

şekillendirme) süreçlerini gerektirir (Thomas, 2017: 106-107). Ahlaki davranış 

toplumsallaşma sürecinde öğrenilen bir davranıştır. Burada akıl ve özdenetim 

önemli bir rol oynar. Bu ikisinin birliği bireyin hem bugünü hem de geleceği 

hakkında özenli, dikkatli ve sağduyulu kararlar almasını sağlayan ‘ihtiyatlılık’ 

(prudence) erdemini doğurur (Smith, 1982: 189).  

Smith’e göre toplumun gelişmesi için akıl ve bilgi kadar ahlaki 

duyguların öğrenilmesi de aynı derecede önemlidir. Birbirinin yardımına muhtaç 



644        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

olma hali, sevgi, minnettarlık ve dostluk gibi duygulardan doğan karşılıklılık 

olmadan akıl yoluyla edinilen düşünce ya da bilgi hiçbir işe yaramaz (1982: 62).  

Smith, sempati ilkesini ele alırken toplumu bir arada tutan ortak ahlaki 

normları üretecek bir mekanizmanın zorunluluğuna da işaret etmiştir (1982: 25-

26). Bunu sağlayacak olan, “akıl, ilke, vicdan, bağrımızda yaşayan kişi, 

içimizdeki insan, davranışlarımızın büyük hakemi ve yargıcı” olan tarafsız 

gözlemcidir (impartial spectator) (1982: 137). Ancak Smith, toplumsal normların 

maddi koşulların ürünü olduğuna inanan bir düşünür olarak tarafsız gözlemcinin 

de toplumsal ilişkilerin ve etkileşimlerin bir ürünü olduğunun farkındadır. 

Toplum bireysel çıkarların galebe çalması nedeniyle dejenerasyona 

sürüklendiğinde, ortak ahlaki normlar da bu durumdan etkilenecek, tarafsız 

gözlemci uyumlu bir toplumsal düzen yaratma görevini yerine getiremeyecektir 

(Raphael ve Macfie, 1982: 16). Smith kendi ahlak felsefesi sistemi içinde bu 

soruna tutarlı bir yanıt üretme kaygısıyla eserin 6. baskısında bir revizyon 

yapmış, tarafsız gözlemcinin aynı zamanda her şeye vakıf olduğunu ifade eden 

‘impartial and well-informed spectator’ kavramını kullanmıştır.28 Ancak 

Smith’in düşünce dünyasındaki farklı felsefi geleneklerin izini süren düşünce 

tarihçilerinin vurguladığı gibi bu çözüm de tatmin edici olmaktan uzaktır. 

Sözgelimi Pocock (1983: 248), Smith’in bir yandan insanı ahlaki bir varlık olarak 

tanıyarak, ahlaki ilkelerin doğadan türetilebileceğini ve her insanın akıl yoluyla 

bu evrensel ilkeleri kavrayabileceğini ileri süren doğal hukuk terminolojisi ile 

konuşurken, toplumsal düzen için bu çözüme güvenmediğini ve bunun yerine 

Rönesans hümanizminin aktif yurttaşlığa dayalı çözümüne yaslandığını 

vurgulamaktadır.29  

Smith’in Ahlaki Duygular Teorisi’nde toplumsallığın temel 

mekanizması olarak gördüğü sempati ilkesi, Milletlerin Zenginliği’nde yerini 

mübadele eğilimine bırakmıştır. Bu iki ilke birbirine karşıt değil, tamamlayıcıdır. 

Başka bir ifadeyle bu iki ilke arasında işlevsel bir süreklilik vardır (Griswold, 

1998: 296-298). Smith’in toplumsal düzen imkanlarını araştırdığı ticari toplumda 

her ne kadar mübadele eğilimi karşılıklı ihtiyaçların anlaşılmasını sağlayarak 

sempati ilkesi lehine sonuçlar doğursa da, ticari toplumu karakterize eden iktisadi 

ilişkiler alanında, bencillik, bireysel güç ve zenginlik arayışı hakimdir. Smith’in 

burada karşılaştığı temel güçlük bir yandan bireysel özgürlüklere dayalı olarak 

zenginlik üreten ve bu sayede toplumun entelektüel ufkunu genişleten ancak aynı 

zamanda güç tekeline, siyasal kargaşaya, ahlaki dejenerasyona, ülkenin 

savunulmasından kaçmaya yol açan bireysel çıkarların, toplumun ortak çıkarı 

doğrultusunda işlemesine sağlayacak mekanizmayı oluşturmaktır. Smith’e göre 

bu “ortak iyi” geleneksel ahlak felsefecilerinin ileri sürdüğü gibi iyilik yapma 

 
28 Bu konu Smith literatürünün ilgi çekici konularından birisidir. Sivertsen’e göre (2019) 

tarafsız ve bilgili gözlemci varsayımı, bireyin davranışlarında bilgi ve yansızlık 

konusunda belirgin bilişsel sınırlamalara sahip olduğunu da göz ardı etmektedir. 

29 Bu konuda ayrıca bkz. Phillipson (1983) ve Yılmaz (2010: 71). 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      645 

duygusunun (benevolence) topluma yerleşmesiyle değil, devletin toplumda 

çatışan çıkarları uyumlulaştıracak bir mekanizma olan adaleti sağlamasıyla elde 

edilecektir. Zira, “İyilikseverlik güzel bir erdem olmasına karşın yalnızca binayı 

süsleyen bir süstür, binayı destekleyen bir temel değildir. Öte yandan adalet, 

tercihe bağlı değildir. Adalet olmazsa toplum, atomlarına ayrılır. Adalet 

toplumun bütün yapısını ayakta tutan temeldir” (Smith, 1982: 86).  

Peki bütün toplumsal ilişkilerde adalet ilkesinin hâkim kılınması için 

ticari toplumu niteleyen yozlaşmış ilişkilerin dışında kalan bir siyasal alan nasıl 

inşa edilecektir? Smith, yukarıda işaret ettiğimiz gibi iktisadi alanda olumlu 

sonuçlar doğuran kişisel çıkarların siyasal alandaki sonuçlarından endişe 

duymaktadır. Bu nedenle, yasama organının kişisel çıkarlar alanının üzerinde 

olması gerektiğini savunmuş, tüccar ve sanayicilerin siyasal nüfuzuna önlem 

olarak "kararları dar çıkarların gürültülü ısrarlarıyla değil de ortak iyi konusunda 

geniş bir görüşle alınan” bir Parlamento’dan söz etmiştir (Smith, 1976: 471-2). 

Smith’e göre ticari toplum aşamasında devlet, geçmişte olduğu gibi dar 

bir askeri-dinsel sınıfın tekelinde, geleneksel kişisel bağımlılık ilişkileri ve 

statüler üzerine kurulu bir zor aygıtı olarak ele alınamaz. İngiliz siyasal sisteminin 

tarihsel evrimi içinde bu soruna getirdiği çözüm, 1689 yılındaki Şanlı Devrimin 

(Glorius Revolution) ardından kurumsallaştırılan anayasal monarşidir. Bu 

tarihten itibaren büyük toprak sahiplerinin kontrolündeki Parlamento tarafından 

iktidarı sınırlanan ve denetlenen bir monarşi egemen hale gelmiştir. 1689 

uzlaşmasının arkasında, 1640-1648 yılları arasında Krallık, geleneksel aristokrasi 

ve Kilise ile gelişen kapitalizmin güçlerini temsil eden ve kır ve kent 

emekçilerinin desteğini alan Parlamento güçleri arasında gerçekleşen İç savaşın 

anıları vardır. İngiliz siyasal sistemi, 1648 İngiliz Devrimini izleyen süreçteki 

kısa cumhuriyet deneyimi, Cromwell’in imparatorluk denemesi ve 1660’daki 

Stuart Restorasyonunun ardından istikrara kavuşamamış, 1689 yılındaki Şanlı 

Devrim’i ile anayasal monarşi kurumsallaşmıştır. Ancak 18. yüzyılda hâlâ mutlak 

monarşi yanlısı isyanlar, aristokratik yönetici sınıf içindeki fraksiyonel 

bölünmeler siyasal istikrarı tehdit etmektedir.  

Smith bu noktada sadece geleneksel ahlak felsefesi ile değil, İngiliz 

siyasal sisteminde güçlü temelleri bulunan otoriter ve mutlak monarşi yanlısı 

görüşlerle de polemik yapmaktadır. Ahlaki Duygular Teorisi’nde tartışmaya 

açtığı otoriter eğilimler, uyumlu bir toplumsal düzenin oluşturulmasının 

önündeki en önemli engellerden birisidir.  

Smith, bu konuyu ünlü “görünmez el” kavramını ele aldığı bölümde 

tartışmıştır. Bireyler güç ve zenginlik peşinde koşarken, böyle bir şeyi 

amaçlamasalar da genel çıkara hizmet edecektir. Ancak bunu sağlayacak olan 

bireylerin ahlaki duyguları değil, uygun bir yasal-kurumsal çerçevenin inşasıdır 



646        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

30 (Rosenberg, 1960: 559-560). Smith’e göre modern yönetimin sacayakları 

güvenliğin sağlanması ile üretimle ticaretin geliştirilmesidir. Siyaset çarklarının 

ahenkli çalışmasını sağlamanın koşulu budur. Öte yandan yönetimin başarı 

ölçütü, insanların mutluluğuna sunduğu katkıdır (1982: 185). Ancak siyasete 

içkin “sistem ruhu”, bu amacı unutur; insanların mutluluğuna değil, kusursuz bir 

sistem kurmaya odaklanır. Eğer sistem ruhu ‘kamusal ruh’la denetlenmezse 

toplumu hayali bir plana göre biçimlendirmeye çalışan ‘sistem insanı’ (man of 

system) yaratır. Bu kişi, kendi idealine saplanarak toplumsal normları, çıkarları 

dışlar; bireyleri bir satranç oyununun taşları gibi görür. Oysa toplum, kendi iç 

dinamikleri olan çok daha karmaşık bir yapıdır (Smith, 1982: 233-234). 

Smith bu tartışmada farklılıkları tanıyan, siyasal alanda farklı çıkarların 

temsilini gözeten liberal bir siyaset felsefesini savunmaktadır.31 Smith’e göre 

(1982: 186) toplumdaki farklılıkların yönetime yansımasını sağlayacak ve sistem 

ruhunu kamusal ruh lehine geriletecek temel mekanizma, yurttaşların etkin 

politik katılımıdır:  

Toplum ruhunu kamçılamak için politik konuları tartışmak, kamusal 

yönetimin çeşitli sistemlerini, [bunların] avantajlarını dezavantajlarını, 

ülkenin kurumlarını, durumunu, yabancı ülkelerle ilişkisini, ticaretini, 

savunmasını, yaşadığı olumsuzlukları, karşılaşabileceği tehlikeleri, bu 

tehlikelerin nasıl ortadan kaldırılacağını ya da onlara karşı nasıl bir 

savunma geliştirileceğini anlatmak yapılabilecek en iyi şeydir.  

Burada yürüttüğü tartışma, Smith’in Gençlerin Eğitimi’nde üniversite 

eğitiminin sorunlarını neden uzun uzadıya ele aldığını da göstermektedir. Zira 

Smith’e göre uyumlu bir kamu düzeni, eğitimli yurttaşların aktif siyasal katılımı 

ile barışçıl bir tartışma ve müzakere ile sağlanabilir. Keza Eski Yunan ve Roma 

deneyimlerinin gösterdiği gibi “birbirleriyle çekişen fraksiyonların iyi huyluluğu 

ve ılımlılığı, özgür bir halkın kamusal ahlakında en önemli unsur gibi 

görünmektedir” (Smith, 1976: 775). Bunu sağlayacak olan da hem yurttaşlık 

erdemlerini destekleyen hem de Aydınlanma değerlerine ve modern bilimsel 

gelişmelere yaslanan bir yüksek öğretimdir.  

[Varlıklı] Gençlerin Eğitimi: Yüksek Öğretimin Kadim 

Sorunları 

Smith, V. Kitabın “Gençlerin Eğitimine Özgü Kurumların Gideri Üzerine” 

başlıklı bölümünde öncelikle gençlerin (yani varlıklı sınıflardan gelen genç erkek 

yurttaşların) yüksek öğretim sorunlarını tartışmıştır. Bu sorunu tartışırken 

üniversite eğitiminin tarihsel evrimi, yöneldiği amaçlar, içeriği, kurumsal 

 
30 Smith’in analizindeki kurumsal boyuta dikkat çeken klasikleşmiş çalışmasında 

Rosenberg (1960) ağırlıklı olarak Milletlerin Zenginliği’ndeki ideal kurumsal düzen 

arayışına vurgu yapmaktadır. Bu kaygının Ahlaki Duygular Teorisi’nde de belirgin bir 

tema olduğunu söylemek mümkündür.  

31 Bu konuda ayrıca bkz. Ege (2010: 109-112).  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      647 

örgütlenmesi ve finansmanı gibi sorunlara değinmiştir. Bütün bölüm boyunca 

yüksek öğretim sorunlarını derin ayrıntılara girerek ele alırken, yükseköğretimin 

çağın gereklerine uygun bir dönüşüme girmesi için bir dizi eleştiri ve öneri 

geliştirmiştir.  

Smith bu çerçevede öncelikle yükseköğretimini finansmanı sorununu ele 

almıştır. 18. yüzyılda yükseköğretimin finansmanı büyük ölçüde üniversite 

profesörlerinin gelirleriyle ilgili bir sorundur. O dönemde bunun doğal kaynağı 

öğrencinin profesöre doğrudan yaptığı ödemelerdir. Öte yandan birçok 

yükseköğretim kuruluşunun bütçesi genel bütçe gelirlerinden yapılan bir 

tahsisten değil bir mütevelli heyetine tahsis edilen yerel ya da bölgesel gelirden 

ya da bir paranın faizinden gelen bağışlardan oluşmaktadır.  

Smith, bu bölümde öncelikle bu bağışların yükseköğretim kuruluşlarının 

amaçlarına uygun bir şekilde kullanılmasına yardımcı olup olmadığı, üniversite 

profesörlerinin çabasını artırmaya ve yeteneklerini geliştirmeye hizmet edip 

etmedikleri, eğitimi birey ve toplum için daha yararlı alanlara yöneltip 

yöneltmedikleri üzerine bir sorgulamaya girişir. Bu bağlamda Smith, 

profesörlerin akademik yetkinliklerine ve mesleki itibarlarına bakılmaksızın 

bağış gibi dış kaynaklardan sabit maaş aldığı durumlarda, mesleklerine 

gösterdikleri özen ve çabanın azaldığını, işlerini yöneticilerinin hoş gördüğü 

ölçüde yüzeysel bir şekilde yerine getirdiklerini belirtir. Bu profesörler titiz ve 

çalışkan olsalar bile bu özelliklerini genellikle görevleri için değil, ek gelir 

sağlayacak başka işler için kullanırlar. Yükseköğretim kurumlarının yöneticileri 

de aynı şekilde kendi rahatları ve özel çıkarları için davrandığından, bu 

savsaklamayı hoş görecektir. Smith bu konuda gençliğinde öğrenim gördüğü 

Oxford Üniversitesi’ni örnek vermiştir: “Oxford Üniversitesi'nde kamu 

hizmetindeki profesörlerin çoğu yıllar vardır ki, öğretir görünmekten bile 

büsbütün vazgeçmişlerdir” (1976: 761). 

Smith, bu tablo karşısında piyasa bağımlılığı ve rekabet ilkesini 

vurgulayan bir söylem geliştirmiştir. “Adalet Harcamaları” başlığında da ifade 

ettiği gibi “Kamu hizmetleri, ancak gerçekleştirildiği ve gerçekleştirilmesi için 

harcanan çaba ölçüsünde ödüllendirildiği zaman, en iyi biçimde yapılır” (1976: 

719). Zira: 

Her meslekte, çalışanların çoğu ne kadar çaba göstereceklerini, bu çabayı 

göstermeye ne kadar mecbur olduklarına göre belirler. Bu mecburiyet, 

özellikle geçimini ya da servetini yalnızca yaptığı işten kazanan kişiler 

için en yüksek düzeydedir. Çünkü bu kişiler, geçinebilmek ya da servet 

edinmek için yıl içinde belli bir değeri olan belli miktarda işi tamamlamak 

zorundadır. Rekabetin serbest olduğu alanlarda ise, herkesin birbirini 

işten uzaklaştırmaya çalıştığı bir ortamda, bu rekabet her bireyi işini belli 

bir dikkat ve özenle yapmaya zorlar (Smith, 1976: 759).  

Nitekim, profesörün küçük bir sabit maaşla çalıştığı, esas gelirini 

öğrencilerin ödediği ders ücretlerinden elde ettiği kimi üniversitelerde çaba 

gösterme zorunluluğu azalsa da tümüyle ortadan kalkmaz. Profesör için mesleki 



648        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

itibar hâlâ önem taşır; ayrıca görevlerini yetkinlik ve gayretle yerine getirdiğinde 

öğrencilerinin sevgi, minnettarlık ve olumlu değerlendirmeleri mesleki tatmini 

artırır (1976: 760).  

Smith’in burada geliştirdiği argümanlar tarihsel bağlamına dikkat 

edilmeden okunursa, adeta günümüz üniversite sisteminde giderek yaygınlaşan 

performansa göre ücretlendirme, esnek ve güvencesiz çalışma pratiklerine 

yönelik entelektüel bir gerekçe olarak değerlendirilebilir. Smith, burada henüz 

kamusal üniversite sistemlerinin, eğitim ve araştırma standartlarının bulunmadığı 

bir dönemde geleneksel kilise üniversitelerinin statükocu, hiyerarşik ve kapalı 

yapısına karşı eşitlikçi sonuçlar umduğu kendi piyasa ütopyası içinden 

değerlendirmeler yapmaktadır. Ancak bir üniversite profesörü olarak akademik 

özerkliğe ve akademik mesleğin özgürce sürdürülmesinin önemine dikkat 

çekmektedir. Bu bağlamda akademik denetim konusunda söyledikleri önemlidir.  

Smith’e göre yükseköğrenim kurumu eğer özerk değilse, profesörler 

kendi kurumlarının yöneticilerine değil de doğrudan dini ya da bürokratik 

makama bağlıysa, görevlerini yerine getirip getirmediklerini denetlemek çok 

kolay olmayacaktır. Ancak bu tür üst otoriteler sadece, biçimsel olarak derslerin 

yapılıp yapılmadığını denetleyebilirler. Derslere girmedikleri ve derslerde 

anlatılan konuları anlamadıkları için, görevlendirdikleri kişiler aracılığıyla 

yaptıkları denetim çoğunlukla keyfi değerlendirmelere yol açar ve üniversite 

profesörlerini haklı bir neden olmaksızın yerinden etmeye çalışabilirler. Bu tür 

bir güvencesiz çalışma, üniversite profesörlerinin saygınlığını tehdit eder, 

kadrolarını korumak için üstlerinin bir dediğini iki etmemeye çalışırlar ve 

çalıştıkları kurumunun saygınlığını, çıkarını ve haklarını yöneticilerin çıkarlarına 

feda etmek zorunda kalırlar. Smith’in bu konuda verdiği örnek, kilise ve devletin 

sıkı kontrolü altındaki Fransız üniversiteleridir (1976: 761).  

Smith akademik meslekten gelen birisi olarak derslere devam ve 

profesörün yetkinliği gibi rutin akademik konuları da eleştirel bir şekilde ele 

almıştır. Burada doğrudan ‘mesleki ethos’a gönderme yapmaktadır. Bir 

profesörün dersini ciddiyetle hazırlaması ve kendini geliştirmesi için temel 

motivasyon kaynağı, günümüz terminolojisiyle “performans kriterleri” değil, 

bilime ve bilgiye duyulan saygı olmalıdır. Smith’e göre profesör aklı başında 

birisi ise öğrencilerin derslere devam etmemesinden ya da devam etseler bile 

saygısız bir şekilde alay ederek, küçümseyerek, laf olsun diye devam etmesinden 

rahatsız olacak ve kendine çeki düzen vermeye çalışacaktır (1976: 763). Ancak 

Smith’in gözlemlediği gibi dönemin bazı profesörleri dersi kendi anlatmak yerine 

ders kitabı kullanarak, kendisinin “aptalca sözler ettiğini” gözden saklamaya 

çalışmaktadır. Bu ders kitabı Latince gibi ölü dillerde ya da yabancı bir dilde 

yazılmışsa bu kitabı öğrencilere çevirtmekte, böylece az bir çaba ile “saygısızlık 

görmeden, alaya alınmadan, kendini gülünç duruma düşürecek laflardan 

sakınarak kendini ders veriyor gibi” göstermektedir. Ve üniversitedeki katı 

disiplini kullanarak öğrencilerin derse devam etmesini ve kendisine saygılı 

davranmasını sağlamaya çalışmaktadır. Smith’e göre üniversitelerdeki katı 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      649 

disiplin, öğrencinin yararı için değil, profesörlerin rahatlığı için getirilmiştir. Katı 

disiplinin amacı, profesörün nüfuzunu korumak, görevini ister layıkıyla yapsın 

isterse yapmasın öğrencinin sanki görevini mükemmel yapıyormuş gibi kendisine 

saygı duymasını sağlamaktır: 

Bu türden kurallar, bir tarafta kusursuz bilgelik ve erdem, diğer tarafta ise 

en ağırından zayıflık ve budalalık bulunduğunu varsayar. Kanımca, 

hocaların görevlerini gerçekten yerine getirdikleri yerlerde, … 

öğrencilerin büyük çoğunluğunun kendi görevlerini ihmal ettiğine dair 

bir örnek yoktur. Gerçekten dinlemeye değer derslerde devam 

zorunluluğuna gerek olmadığı gayet iyi bilinir” (1976: 764).  

Akademik mesleğin içinden gelen bir düşünürün modern üniversitenin 

şafağında kaleme aldığı bu gözlemler gerçekten çarpıcıdır. İşaret ettiği sorunlar, 

biçimi değişse de özü itibariyle üniversite kurumunun kadim sorunlarıdır.  

Smith “Gençlerin Eğitimi” başlığında, yükseköğretimin nasıl bir içerikte 

ele alınması gerektiğini vurgulamak için Avrupa’da üniversite kurumunun 

evrimini de tartışmıştır. Avrupa üniversiteleri papaz yetiştirmek için papalık 

nüfuzu ile kurulan kilise kurumlarıdır. Bu üniversiteler kuruldukları her yerde 

egemen devletlerin denetimine tabi değildir. Öğrenciler ve öğretmenler kilise 

yargısına tabidir. Bu üniversitelerde Hıristiyanlığın Roma İmparatorluğu’nun 

resmi dini haline gelmesinden itibaren Kutsal Kitap Latinceye çevrildiği için, 

dersler Latince verilmektedir. Zamanla, özellikle 16. yüzyılda Reformasyonun 

ardından öğrencilere Eski Yunanca da öğretilmeye başlanmış, böylece Antik 

Yunan felsefesinin ürettiği metinle r de müfredata girmiştir.  

Smith buradan konuyu bilimlerin gelişimini anlatmak için Antik Yunan 

felsefesinin tarihine bağlamıştır. Antik Yunan felsefesinde bilimler fizik, etik ve 

mantık şeklinde üç ana dala bölünmüştür (1976:766). Ancak Ortaçağ Avrupa 

Üniversitelerinde felsefe ilahiyatın bir alt dalı olarak alındığı için “evrenin 

kökenine ve hareketine dair bilgi alanı olan fizik yerine giderek beden ve ruh 

ikiliği doğrultusunda ruh öğretisi olan ve laf cambazlıkları ve safsatalara dayalı 

metafizik ön plana geçmiş, deney ve gözleme elverişli olan, dikkatle ele 

alındığında pek çok yararlı keşfin yapılabildiği konu, neredeyse tamamen ihmal 

edilmiştir” (1976: 770). Öte yandan ahlak felsefesi de bozuşturularak ilahiyatın 

bir alt dalı haline getirilmiştir. Doğa felsefesi gibi ahlâk felsefesi de yalnızca 

teolojiye tabi olarak öğretilmeye başlandığında, insan yaşamının ödevleri, esas 

olarak öte dünyadaki mutluluğa tabi kılınarak ele alınmıştır:  

Antik felsefede erdemin yetkinliği, ona sahip olan kişi bakımından, bu 

dünyadaki en kusursuz mutluluğu zorunlu olarak üreten bir durum olarak 

tasvir edilirdi. Buna karşılık bugünün felsefesinde ise yüksek erdem, 

genellikle …bu dünyadaki herhangi bir mutluluk derecesiyle bağdaşmaz 

bir şey olarak sunulmuş; cennetin ise bir insanın geniş görüşlü, yüce 

gönüllü ve asil ruhlu davranışlarıyla değil, ancak tövbe ve nefsin 



650        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

bastırılmasıyla, bir keşişe özgü çilecilik ve kendini alçaltma pratiği ile 

kazanılabileceği ileri sürülmüştür (Smith, 1976: 771, vurgular sonradan). 

Görüleceği üzere, Smith, dinsel kaynaklı skolastik felsefenin etkisi 

altındaki geleneksel ahlak felsefesine karşı, bireyin toplumsallaşma ile edineceği 

yurttaşlık erdemlerini vurgulayan bir ahlak felsefesinin gerekliliğine vurgu 

yapmaktadır. Yukarıda değindiğimiz gibi, yüksek öğretimin uyumlu bir 

toplumsal düzen için gerekli aktif yurttaşları yetiştirebilmesi için müfredatın 

yeniden ele alınması gerekmektedir. Smith dönemin yükseköğretim sisteminin 

arkaik müfredat ve organizasyonuna eleştiri getirmek için bu alandaki kamusal 

kurumları eleştirirken, bir yandan da bilimin, bir “kamu malı” olarak ele alınması 

gerektiğine de işaret etmektedir. Keza ona göre “Kamusal eğitim kurumları 

olmasaydı, herhangi bir sistem, herhangi bir bilim, kendisine yönelik bir talep 

bulunmaksızın öğretilmezdi” (Smith, 1976: 780).  

Smith, kamusal yükseköğretim kurumlarının pratik amaçlara hizmet 

etmeyişini eleştirmek için kadınların eğitimi ile ilgili bir örnek verir. Milletlerin 

Zenginliği’nde kadınlara dair birkaç vurgudan birisinin bu konuda olması 

ilginçtir. Smith’e göre kadınların eğitimi için kamuya ait hiçbir kurum olmaması 

nedeniyle kadınların eğitiminde dönemin kamusal eğitim kurumlarına özgü 

saçma ve gereksiz öğeler yoktur. Eğitim ebeveynlerinin ya da vasilerinin gerekli 

veya faydalı gördüğü şeylerle sınırlıdır. “Eğitimlerinin her yönü açıkça belirli bir 

amaca hizmet eder: ya dış görünüşlerindeki doğal cazibeyi artırmak, ya da 

zihinlerini ağırbaşlılık, alçakgönüllülük, iffet ve tutumluluk gibi değerlere 

alıştırmak içindir. Amaç, hem bir evin hanımı olmaya uygun hale gelmelerini 

sağlamak hem de bu role geldiklerinde nasıl davranmaları gerektiğini 

öğretmektir” (Smith, 1976: 781).32 

Smith üniversite eğitimi ile ilgili tartışmada, İskoç aydınlanmasının önde 

gelen üyelerinden birisi olarak dönemin İskoç entelektüellerinin ortak kaygılarını 

dile getirmektedir. İskoç aydınlanmasının büyük ölçüde üniversite merkezli 

olması, bu müfredat tartışmasını daha da önemli kılmaktadır. İskoç üniversiteleri, 

Kalvinizmin etkisi ve İskoç ulusal kimliğinin korunması ve geliştirilmesi gibi 

kaygılarla gündeme gelen reform çabalarıyla 18. yüzyılda seküler kurumlar 

haline gelmiş, Aydınlanmanın merkezleri olmuştur. Bu alanda başı çeken 

Edinburg Üniversitesi 18. yüzyılda “Kuzeyin Atinası” diye anılmaya başlamıştır 

(Thornton, 1968: 415-416). Glasgow ve Abeerden gibi üniversiteler de aynı 

 
32 Harkin’e göre (2013:504) Smith’in kadınların yaşamları ve eğitimine dair bu ifadesinde 

hanenin düzenine ve ahlakına odaklanmakta, ekonomi (economy), kadın emeği 

bağlamında değil kadının evi idare ederken sahip olması gerekli bir erdem olarak 

zikredilmektedir. Burada sunulan kadın yaşamına dair tasvir, burjuvazi ve aristokrasiye 

ait idealize edilmiş bir kadınlık portresi çizmektedir. Buna rağmen Harkin’in vurguladığı 

üzere Smith’in eğitimle ilgili görüşleri, tarihin ilk feministlerinden Mary 

Wollstonecraft’ın Vindication of the Rights of Woman (1792) eserinde kadın ve erkek 

eğitiminde doğru yöntemin ne olduğu konusundaki önerilerine temel oluşturmuştur.  



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      651 

entelektüel canlılığı paylaşmaktadır. Yükseköğretim, yurttaşlık erdemlerinin 

geliştirilmesine ve maddi ilerlemeye hizmet edecek bir bilim pratiği 

doğrultusunda ciddi bir dönüşüm süreci içindedir (Berry, 2006: 114-115).  

Bu konudaki önemli örneklerden birisi Abeerden King’s College’daki 

reform çabalarıdır. Bu reformun başlıca mimarlarından biri olan Thomas Reid 

başkanlığındaki komite, “özellikle insanları ustalıklı tartışmacılar hâline 

getirmek üzere kurgulanmış görünen, ancak günümüzde haklı olarak daha az 

değer verilen bir konu” haline gelen “Skolastiklerin Mantığı ve Metafiziği” 

üzerinde durmak yerine, kolejin bundan sonra “insanları toplumun daha yararlı 

ve önemli görevlerine hazırlayabilecek felsefe alanlarını öğretmeye” 

odaklanacağını belirtmiştir. Abeerden Marischal College’da Reid’in çalışma 

arkadaşı Alexander Gerard yeni müfredata sosyo-ekonomik tarihin (civil history) 

yanında doğa tarihinin de konulmasının yararından bahsederken doğa tarihinin 

“felsefe çalışmalarına zihni hazırlaması bir yana –yaşam sanatlarının neredeyse 

tamamının, tarım, bahçecilik, imalat, tıp vb. gibi alanların doğrudan temeli” 

olduğunu vurgulamıştır. Özetle dönemin İskoç üniversite reformcuları, üniversite 

eğitiminin hem bireyin hem de genel olarak toplumun gelişimine katkı 

sağlayacak yararlı bilgiler sunması gerektiği konusunda hemfikirdir. Bu 

çerçevede doğa bilimlerinin bu hedefleri gerçekleştirmek için taşıdığı önem 

nedeniyle matematik ve doğa bilimlerine müfredatta geniş bir yer ayrılmıştır 

(Wood, 2006: 184-187). Smith, konuyu tartışırken 18. yüzyıl İskoç 

üniversitelerine hakim olan “geliştirme ethosu”nun sonucu olarak doğa 

bilimlerinin yararlı keşiflere yol açtığını vurgulasa da esas vurgusu ticari 

toplumda uyum ve düzenin temel koşulu olarak gördüğü yurttaşlık erdemlerinin 

geliştirilmesidir.  

Sonuç: Günümüzün Eğitim Felsefesi Tartışmalarına Dair 

Derin Bir Perspektif 

Smith’in eğitim üzerine yazıları, onun tarihdışı bir birey kavrayışından hareket 

eden ve piyasanın her tür insani sorunun çözümü için en uygun kılavuz olduğunu 

ileri süren bir düşünür olmadığını, toplumu piyasadan bağımsız bir gerçeklik 

olarak tanıdığını, Aydınlanmanın özgürlük, eşitlik, siyasal katılım ve sekülerizm 

gibi sorunsallarından hareketle bu konu üzerine düşünceler geliştirdiğini 

göstermektedir. Smith’in çağdaş kapitalist toplum üzerine uzak görüşlü 

saptamalar içeren yazıları, bugünün eğitim felsefesi tartışmalarını ele almak için 

derin bir perspektif sunmaktadır.  

Smith’in temel eserinin yayınlanmasının üzerinden geçen 250 yılda 

eğitim alanında çok önemli gelişmeler yaşanmış, temel eğitim modern devletin 

temel işlevlerinden birisi haline gelmiştir. Yükseköğretimde ise Smith’in çağında 

henüz ortada olmayan modern üniversite, 19. yüzyılda bilimsel gelişmeler ve yeni 

disiplinleri doğuran uzmanlaşmalarla şekillenmiş, 20. yüzyılın ikinci yarısında 

bugünkü kitlesel üniversiteye dönüşmüştür. Ancak gerek geniş yığınların örgün 

öğretimi gerekse yükseköğretim alanında Smith’in işaret ettiği sorunlar varlığını 



652        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

sürdürmekte, hatta bu konuda tüm dünyada ciddi bir kriz yaşanmaktadır. Eğitim 

alanındaki krizin en temel nedeni, son yarım yüzyıla damgasını vuran piyasa 

odaklı politikalardır.  

20. yüzyılın ilk yarısında Smith’in ilerici mesajını benimseyen John 

Dewey gibi düşünürlerin öncülük ettiği, bireyin toplumsallaşmasına odaklanan 

ve eşitlikçi bir yaklaşımla öğrencilerin potansiyelinin açığa çıkarmayı önceleyen 

“demokratik bir toplum için eğitim” perspektifinin yerini son 50 yılda verimlilik 

ve işgücü piyasası odaklı bir eğitim felsefesi almıştır. İnsanı yatırım yapılacak bir 

sermaye olarak gören, bilgi ve beceriyi piyasa değerine göre ölçen bu eğitim 

felsefesinin meşrulaştırılması için insanı toplumsal ve etik bir varlık olarak gören 

Smith’in adı haksız bir şekilde ortaya sürülmüştür.  

Bu yeni dönemde bilgi, deneyimle ve toplumsal katılımla sorgulama ve 

anlamaya dönük bir etkinlik olmaktan çıkmış, ölçülebilir çıktılarla 

değerlendirilen teknik bir eyleme dönüşmüştür. Bilginin giderek hakikat 

arayışından malumat (Üşür, 1997) ya da enformasyona dönüşmesiyle Smith’in 

bütün toplumsal sınıflar için önemsediği özel ve kamusal yaşama dair yargıya 

varabilme yeteneği giderek aşınmıştır. Örgün eğitimin ticarileşmesi, eğitim 

alanında kast sisteminin oluşmasına yol açarak toplumsal eşitsizlikleri 

pekiştirmiş, ortak yurttaşlık fikrini aşındırmış, ‘ortak iyi’ yerine kendi çıkarını 

düşünen rekabetçi bireyler yaratmıştır.  

Yükseköğretimde ise, bilgi üretimi, eğitim ve akademik emeği giderek 

piyasa mantığı, rekabet, gelir yaratma ve yatırım getirisi ölçütlerine göre 

örgütleyen bir akademik kapitalizm mantığı egemen hale gelmiştir.33 Bu süreçte 

üniversitelerin yönetim ve karar alma mekanizmalarında, iş dünyası kökenli ya 

da bu anlayışı benimseyen kadrolar belirleyici hâle gelmiş; özel akreditasyon 

kuruluşları ile küresel denetim ve danışmanlık şirketlerinin üniversiteler 

üzerindeki etkisi önemli ölçüde artmıştır. Bu gelişmeler akademik gelenekleri ve 

akademik özgürlükleri giderek aşındırmış34, üniversiteler insanlığın ve toplumun 

ilerlemesi için kamusal bilgi üretme misyonunu kaybetmiştir. Bilgi, insanlığın 

geleceğini ilgilendiren birçok alanda adım adım “tekelciliğin çürümüş 

zihniyeti”nin (Smith, 1976: 461) kontrolüne geçmiştir. Bilim, Ünal 

Nalbantoğlu’nun (2007) zarif ifadesiyle daimon’unu yitirmiştir. Bir üniversite 

profesörü olarak Smith, akademik özgürlüğü ipotek altına alan, bilgiyi 

araçsallaştıran, üniversiteyi hakikat arayışından ve entelektüel işlevinden 

uzaklaştıran bu gelişmelerden muhtemelen büyük bir kaygı kapılırdı. Şayet 

bugün yaşasaydı, Glasgow Üniversite Felsefe Profesörü olarak İngiltere’deki 

üniversite reformları çerçevesinde ticari potansiyeli olmadığı için felsefe 

 
33 Bu konuda bkz. Kaymak (2025).  

34 ABD’nin seçkin üniversitelerinde son dönemde yaşananlar büyük ölçüde bu 

gelişmelerle ilgilidir. 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      653 

bölümlerinin kapatıldığına tanık olacak ve muhtemelen bundan büyük bir üzüntü 

duyacaktı.  

Bu tablo, Smith’in dile getirdiği endişelerin ne denli güncel olduğunu 

göstermektedir. Bugün giderek derinleşen piyasa bağımlılığı, tüketim kültürü ve 

popüler kültürün yaygın etkisi altında, geniş toplumsal kesimlerin entelektüel 

kapasiteleri hızla aşınmaktadır. Bu durum, kamuoyunun siyasal ve toplumsal 

meselelerde medya ve dijital mecralar üzerinden işleyen kanaat üretimi 

aracılığıyla küresel ve yerel güç odakları tarafından giderek daha fazla 

yönlendirilmesine yol açmaktadır. Öte yandan toplumu piyasanın bir eklentisine 

dönüştüren politikalar nedeniyle kamusallığın aşınması, gerçek toplumsal 

sorunları otoriter akımların manipülasyonlarına açık hâle getirmektedir. Bu 

bağlamda Smith’in eleştirel tutumuna ve başta aklın kılavuzluğu olmak üzere 

Aydınlanma ilkelerinin çağdaş bir içerikle yeniden ele alınmasına her 

zamankinden daha çok ihtiyaç vardır.  

Kaynakça 

Althusser, L. (2010). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. (Çev. A. Tümertekin), 

İstanbul: İthaki Yayınları. 

Becker, G. S. (1962). “Investment in Human Capital: A Theoretical Analysis”. Journal 

of Political Economy, 70(5), 9–49.  

Becker, G. S. (1992). “The Adam Smith Address: Education, Labor Force Quality, and 

the Economy”. Business Economics, 27(1), 7-12. 

Berry, C. J. (1997). Social Theory and the Scottish Enlightenment. Edinburgh: 

Edinburgh University Press. 

Berry, C. J. (2006). Smith and Science. The Cambridge Companion to Adam Smith. 

(Ed. A. S. Skinner ve T. Wilson), Cambridge: Cambridge University Press, 112-

135. 

Blaug, M. (1966). “An Economic Interpretation of the Private Demand for Education”. 

Economica, 33(130), 166–182. 

Blaug, M. (1975). The Economics of Education in English Classical Political Economy: 

A Re-Examination. Essays on Adam Smith. (Ed. A. S. Skinner ve T. Wilson), 

Oxford: Oxford University Press, 568-599. 

Bodkin, R. G. (1976). “A Retrospective Look at Adam Smith’s Views on University 

Education”. Eastern Economic Journal, 3(2), 64–71.  

Buchanan, J. M. ve G. Tullock (1962). The Calculus of Consent: Logical Foundations 

of Constitutional Democracy. Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Chomsky, N. (2013). Demokrasi ve Eğitim. (Çev. E. Abadoğlu vd.), İstanbul: Bgst 

Yayınları.  

Clarke, S. (1988). Keynesianism, Monetarism and the Crisis of the State. Aldershot: 

Edward Elgar. 



654        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Davidson, N. (2012). How Revolutionary Were the Bourgeois Revolutions?, Chicago: 

Haymarket Books.  

Drylie, S. (2020). “Professional Scholarship from 1893 to 2020 on Adam Smith’s 

Views on School Funding: A Heterodox Examination”. Econ Journal Watch, 

17(2), 350–391. 

Ege, R. (2010). Adam Smith’in François Quesnay Eleştirisi Üzerine. Görünmez Adam 

Smith. (Ed. M. Kara ve N. E. Aydınonat). İstanbul: İletişim Yayınları, 85-112. 

Ferguson, A. (1996). An Essay on the History of Civil Society. (Ed. D. Forbes), 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Foucault, M. (2008). The Birth of Biopolitics: Lectures at the Collège de France, 1978-

1979. (Ed. M. Senellart, translated by G. Burchell), New York: Palgrave 

MacMillan.  

Frame, E. ve M. Schwarze (2022). “Adam Smith on Education as a Means to Political 

Judgment”. Political Research Quarterly, 76(3), 1224-1234. 

Griswold, Jr, C. L. (1998). Adam Smith and the Virtues of Enlightenment. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Haakonssen, K. (2006). Introduction: The Coherence of Smith’s Thought. The 

Cambridge Companion to Adam Smith. (Ed. K. Haakonssen), Cambridge: 

Cambridge University Press, 1-21.  

Hanley, R. P. (2008). “Enlightened Nation Building: The “Science of the Legislator” in 

Adam Smith and Rousseau”. American Journal of Political Science, 52(2), 219–

234. 

Harkin, M. (2013). Adam Smith on Women. The Oxford Handbook of Adam Smith. 

(Eds. C. J. Berry vd.), Oxford: Oxford University Press, 501-520. 

Henderson, J. P. ve J. B. Davis (1991). “Adam Smith’s Influence on Hegel’s 

Philosophical Writings”. Journal of the History of Economic Thought, 13(2), 

184–204.  

Henderson, W. ve W. J. Samuels (2004). The Etiology of Adam Smith’s Division of 

Labor: Alternative Accounts and Smith’s Methodology Applied to Them. Essays 

on the History of Economics. (Eds. W. J. Samuels vd.), London: Routledge, 8-

71.  

Hill, L. (2007). “Adam Smith, Adam Ferguson and Karl Marx on the Division of 

Labour”. Journal of Classical Sociology, 7(3), 339-366.  

Hont, I. (1983). The ‘Rich Country-Poor Country Debate in Scottish Political Economy. 

Wealth and Virtue: The Shaping of Political Economy in the Scottish 

Enlightenment, (Eds. I. Hont ve M. Ignatieff), Cambridge University Press, 271-

316. 

Kant, I. (1984). Aydınlanma Nedir?’ Sorusuna Yanıt. Seçilmiş Yazılar. (Çev. N. 

Bozkurt), İstanbul: Remzi Yayınevi, 211-221.  

Kaymak, M. (2020). “Adam Smith’in Dört Aşamalı Tarih Kuramı Üzerine”. Mülkiye 

Dergisi, 44(2), 177-218. 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      655 

Kaymak, M. (2025). “Akademik Kapitalizm: Üniversitede Sermayenin Gerçek 

Boyunduruğu”. Praksis, 67, 9-40. 

Locke, John (1990). An Essay Concerning Human Understanding. New York: Oxford 

University Press.  

Locke, John (1995). Some Thoughts Concerning Education. Taipei: Thoemmes Press. 

Macfie, A. L. (1967). Adam Smith’s 'Moral Sentiments’ as foundation for his 'Wealth of 

Nations’. (Ed. A. L. Macfie), The Individual in Society: Papers on Adam Smith. 

London: George Allen & Unwin, 1-24. 

Marx, K. (1934). Letters to Dr. Kugelmann. London: Martin Lawrence. 

Marx K. (1993). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı. (Çev. S. Belli), Ankara: Sol 

Yayınları. 

Marx, K. (1998). Artı-Değer Teorileri I. Kitap (Çev. Y. Fincancı), Ankara: Sol 

Yayınları. 

Marx, K. (2011). Kapital I. (Çev. A. Bilgi), Ankara: Sol Yayınları. 

Meek, R. L. ve A. S. Skinner. (1973). “The Development of Adam Smith’s Ideas on the 

Division of Labour”. The Economic Journal, 83 (332), 1094–1116.  

Meek R. L. (1977). “Smith and Marx”. R. L. Meek, Smith, Marx & After: Ten Essays in 

the Development of Economic Thought. Springer: Boston MA, 3-17.  

Miller, W. L. (1966). “The Economics of Education in English Classical Economics”. 

Southern Economic Journal, 32(3), 294–309.  

Nalbantoğlu, H. Ü. (2009). Daimon’suz Bilim? Arayışlar: Bilim, Kültür, Üniversite, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 57-84. 

Ortmann, A. (1997). How to Survive in Postindustrial Environments: Adam Smith’s 

Advice for Today’s Colleges and Universities. The Journal of Higher Education, 

68(5), 483–501. 

Otteson, J. R. (2023). “Adam Smith on Public Provision of Education”. Journal of the 

History of Economic Thought, 45(2), 229–248. 

Parry G. (2006). Education. The Cambridge History of Eighteenth-Century Philosophy. 

(Ed. K. Haakonssen), Cambridge: Cambridge University Press, 608-638. 

Perelman M. (2000). The Invention of Capitalism: Classical Political Economy and the 

Secret History of Primitive Accumulation. Durham and London: Duke 

University Press. 

Phillipson, N. (1983). Adam Smith as Civic Moralist. Wealth and Virtue: The Shaping 

of Political Economy in the Scottish Enlightenment. (Eds. I. Hont ve M. 

Ignatieff), Cambridge: Cambridge University Press, 179-202.  

Phillipson, N. (2013). Adam Smith: A Biographer's Reflections. The Oxford Handbook 

of Adam Smith. (Eds, C. J. Berry, M. P. Paganelli ve C. Smith), Oxford: OUP, 

23-36.  



656        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Pocock, J. G. A. (1983). Cambridge Paradigms and Scotch Philosophers: A Study of the 

Relations between the Civic Humanist and the Civil Jurisprudential 

Interpretation of Eighteenth-century Social Thought. Wealth and Virtue: The 

Shaping of Political Economy in the Scottish Enlightenment, (Eds. I. Hont ve M. 

Ignatieff), Cambridge University Press, 235-252.  

Pocock, J. G. A. (2016). The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and 

the Atlantic Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press.  

Pongiglione, F. ve M. Tolonen (2016). “Mandeville on Charity Schools: Happiness, 

Social Order and the Psychology of Poverty”. Erasmus Journal for Philosophy 

and Economics, 9(1), 82–100. 

Quinn, K. (2013). “Adam Smith on Education”. Critical Review, 25 (1), 120-129. 

Raphael D. D. ve A. L. Macfie (1982). Introduction. The Theory of Moral Sentiments. 

The Glasgow Edition of the Works and Correspondence of Adam Smith. Vol I. 

(Eds. A. L. Macfie ve D. D. Raphael), Indianapolis: Liberty Fund, 1-52. 

Rasmussen, D. C. (2008). The Problems and Promise of Commercial Society: Adam 

Smith's Response to Rousseau, Pennsylvania: Pennsylvania State University 

Press.  

Rauwald, J. L. Z. (2024). “Adam Smith on the Public Provision of Education”. History 

of European Ideas, 50(5), 733–749. 

Robertson, J. (1985). Scottish Enlightenment and the Militia Issue. Edinburgh: John 

Donald. 

Rosenberg, N. (1960). “Some Institutional Aspects of the Wealth of Nations”. Journal 

of Political Economy, 68(6), 557–570.  

Rosenberg, N. (1965). “Adam Smith on the Division of Labour: Two Views or One?” 

Economica, 32(126), 127–139.  

Rothschild, E. (1992). “Adam Smith and Conservative Economics”. The Economic 

History Review, 45(1),74–96.  

Rothschild, E. ve A. Sen (2006). Adam Smith’s Economics. The Cambridge Companion 

to Adam Smith. (Ed. K. Haakonssen), Cambridge: Cambridge University Press, 

319-365. 

Rousseau, J. J. (2007). Bilimler ve Sanatlar Üzerine Söylev. (Çev. S. Eyüboğlu), 

İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları.  

Rousseau, J. J. (2009). Émile ya da Eğitim Üzerine. (Çev. Y. Avunç), İstanbul: İş 

Bankası Kültür Yayınları.  

Schultz, T. (1961). “Investment in Human Capital”. The American Economic Review, 

51(1), 1-17. 

Sivertsen, S. S. (2019). On the Practical Impossibility of Being Both Well-Informed and 

Impartial. Erasmus Journal for Philosophy and Economics, 12(1), 52–72. 



Filozof ve Hamal: Adam Smith ve Bir Kamu Düzeni Sorunu Olarak Eğitim      657 

Skinner, A. S. (1995). Adam Smith and the Role of the State: Education as a Public 

Service. Adam Smith's Wealth of Nations: New Interdisciplinary Essays. (Ed. S. 

Copley ve C. Sutherland). Manchester: Manchester University Press, 70-96. 

Skinner, A. S. (1996). A System of Social Science: Papers relating to Adam Smith. 

Oxford: Clarendon Press. 

Smith, A. (1976). An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. The 

Glasgow Edition of the Works and Correspondence of Adam Smith. Volume I 

&II. (Ed. R. H. Campbell ve A. S. Skinner). Oxford: Oxford University Press. 

Smith, A. (1978). Lectures on Jurisprudence. The Glasgow Edition of the Works and 

Correspondence of Adam Smith. Vol. V, (Ed. R. L. Meek, D. D. Raphael ve P. 

G. Stein). Oxford: Oxford University Press. 

Smith, A. (1982). The Theory of Moral Sentiments. The Glasgow Edition of the Works 

and Correspondence of Adam Smith. Vol I. (Eds. A. L. Macfie ve D. D. 

Raphael). Indianapolis: Liberty Fund. 

Smith, C. (2009). “The Scottish Enlightenment, Unintended Consequences and the 

Science of Man”. Journal of Scottish Philosophy, 7(1), 9-28. 

Spengler, J. J. (1977). Adam Smith on Human Capital. The American Economic 

Review, 67(1), 32–36.  

Tan, E. (2014). “Human Capital Theory: A Holistic Criticism”. Review of Educational 

Research, 84(3), 411–445.  

Teixeira, P. N. (2007). “Dr Smith and the Moderns: Adam Smith and the Development 

of Human Capital Theory”. Adam Smith Review, 3, 139-157.  

Thomas, A. M. (2017). “Adam Smith on the Philosophy and Provision of Education”. 

Journal of Interdisciplinary Economics, 30(1), 105-116.  

Thornton, R. D. (1968). “The University of Edinburgh and the Scottish Enlightenment”. 

Texas Studies in Literature and Language, 10(3), 415–422.  

Tribe, K. (1995). Natural Liberty and Laissez faire: How Adam Smith Became a Free 

Trade Ideologue. Adam Smith's Wealth of Nations: New Interdisciplinary 

Essays. (Ed. S. Copley ve K. Sutherland), Manchester University Press, 23-44. 

Tribe, K. (1999). “Adam Smith: Critical Theorist?” Journal of Economic Literature, 

37(2), 609–32.  

Tribe, K. (2008). “ ‘Das Adam Smith Problem’ and the Origins of Modern Smith 

Scholarship”. History of European Ideas, 34(4), 514–525. 

Uslu, A. (2021). Siyasal Düşüncelerin Toplumsal Tarihi-2: Özgürlük, Güvenlik ve 

Birey (1300-1789). İstanbul: Yordam Kitap. 

Üşür, İ. (1997). Malumat Toplumu ya da Buharlaşan Herşey Katılaşıyor. Türk-İş 

Yıllığı, Cilt 2, Ankara, 293-320. 

Vivenza, G. (2001). Adam Smith and the Classics: The Classical Heritage in Adam 

Smith's Thought. Oxford: OUP. 



658        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 619-658 

Weinstein, J. R. (2007). “Introduction: Adam Smith’s Philosophy of Education”. Adam 

Smith Review, 3, 51-74.  

West, E. G. (1964a). “Adam Smith’s Two Views on the Division of 

Labour”. Economica, 31(121), 23–32.  

West, E. G. (1964b). “Private versus Public Education: A Classical Economic Dispute”. 

Journal of Political Economy, 72 (5) 465-475.  

Winch, D. (1983). “Science and the Legislator: Adam Smith and After”. The Economic 

Journal, 93 (371), 501-520. 

Wood, P. (2006). Candide in Caledonia: The Culture of Science in the Scottish 

Universities, 1690–1805. Universities and Science in the Early Modern Period. 

Archimedes, vol 12. (Ed. M. Feingold, ve V. Navarro-Brotons), Springer: 

Dordrecht. 

Yılmaz, F. (2010). İskoç Aydınlanması ve Adam Smith. Görünmez Adam Smith. 

(Ed. M. Kara ve N. E. Aydınonat). İstanbul: İletişim, 63-83. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

Araştırma makalesi 

 

On the Plane of the Contradiction Between 

Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal 

State, and the Strategic Operation of 

Statecraft in Turkey during the Özal Era 

 

Betül SARI AKSAKAL* 

 

 

Abstract: Turgut Özal played a central role in the neoliberal transformation of Turkey, 

first as a technocrat and later as a statesman. The January 24, 1980 economic measures—

consolidated under the post-coup regime—marked a critical turning point, discursively 

framed as a shift toward a “minimal state.” However, this paper argues that the Özal era 

was not defined by state retrenchment, but by its strategic reconfiguration. Rather than 

withdrawing, the state actively recalibrated its functions to facilitate marketization, 

capital accumulation, and financial liberalization, while marginalizing its social and 

redistributive roles. This study challenges the minimalist narrative by conceptualizing the 

Özal period as a phase of neoliberal state-building—wherein political authority was 

restructured in service of market imperatives. Drawing on critical state theory and 

political economy, it contends that the notion of a minimal state functioned more as an 

ideological construct than a material reality. The findings reveal that neoliberal 

governance in Turkey did not diminish the state, but rechanneled its capacities to secure 

a new mode of capitalist regulation. 

Keywords: Turgut Özal, Neoliberalism, State Reconfiguration, Marketization, 

Authoritarian Liberalism 

Söylem ile Eylem Arasındaki Çelişki Düzleminde: Neoliberalizm, Asgari Devlet 

İllüzyonu ve Turgut Özal Dönemi Türkiye’sinde Devlet Aklının Stratejik İşleyişi 

 
*Research Assistant (PhD), Manisa Celal Bayar University, Faculty of Economics and 

Administrative Sciences, Department of Economics, E-mail: betulllsari@gmail.com,  

ORCID: 0000-0003-2668-364X. 

Makale Geliş Tarihi: 19.05.2024 

Makale Kabul Tarihi: 13.11.2025  

 

mailto:betulllsari@gmail.com


660        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

Öz: Turgut Özal, Türkiye'nin neoliberal dönüşüm sürecinde, önce teknokrat sonra 

siyasetçi kimliğiyle, yapısal reformların tasarımı ve uygulanmasında merkezi bir rol 

üstlenmiştir. 24 Ocak 1980 kararlarıyla başlayan ve 12 Eylül askeri darbesi sonrasında 

kurumsallaşan neoliberal politikalar, “asgari devlet” söylemi etrafında 

meşrulaştırılmıştır. Ancak bu çalışma, Özal dönemi Türkiye’sinde devletin geri 

çekilmediğini; aksine piyasa yanlısı bir yönelimle işlevlerinin yeniden yapılandırıldığını 

ileri sürmektedir. 1980–1993 arasında devlet, ekonomik düzenlemeler, finansal 

serbestleşme ve sermaye birikimini kolaylaştırma yönünde aktif bir rol oynamış, buna 

karşılık sosyal ve yeniden dağıtımcı işlevleri sistemli biçimde geriletilmiştir. Çalışma, 

“minimal devlet” söyleminin ideolojik bir örtüden ibaret olduğunu ve Özal döneminin, 

neoliberal devlet inşasının kritik bir aşaması olarak değerlendirilmesi gerektiğini 

savunmaktadır. Ele alınan dönemde devlet, bazı alanlardan çekilirken, yeni bir sermaye 

düzenini tesis etmek üzere otoritesini farklı biçimlerde tahkim etmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Turgut Özal, Neoliberalizm, Devletin Yeniden Yapılandırılması, 

Piyasalaşma, Otoriter Liberalizm 

Introduction 

Turgut Özal occupies a singular and catalytic position in the historiography of 

Turkey’s political economy, embodying a moment of rupture in which the 

institutional scaffolding of post-1960 developmentalism yielded to the emergent 

rationality of neoliberal governance. His ascent—from technocratic planner to 

prime minister and head of state—coincided with a paradigmatic shift in the 

state’s raison d'être. Özal did not merely implement neoliberal reforms; rather, he 

orchestrated a structural reconstitution of the state itself. Although cloaked in the 

ideological garb of the “minimal state,” his era marked not the state’s retreat but 

its strategic redeployment in accordance with the imperatives of capital 

accumulation and market regulation (Harvey, 2005; Jessop, 2002b). 

This study interrogates the prevailing narrative that equates neoliberalism 

with a hollowing out of the state. Drawing on Philip Mirowski’s (2013) 

theorization of neoliberalism as an ideological project that simultaneously 

disavows and relies on state power, it is argued that the Özal period exemplifies 

a paradoxical modality of governance: one in which the discourse of non-

intervention served to veil a deep recalibration of institutional capacities. The so-

called minimalist rhetoric, far from signaling state absence, functioned as a 

legitimating myth—obscuring the consolidation of a disciplinary and regulatory 

apparatus oriented toward the reproduction of market order. 

Engaging with critical state theory and political economy, the article 

frames neoliberalism not as a mere set of policy instruments but as a political 

rationality—a restructuring logic that redefines the thresholds between public 

authority and private accumulation (Brown, 2015; Peck, 2010). In this 

framework, the Turkish case ceases to appear as a peripheral aberration and 

instead emerges as a paradigmatic example of what Peck (2010) terms the 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      661 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

“neoliberalization of institutional imagination,” whereby crisis is reinterpreted as 

an opportunity for market-conforming reform. 

Moreover, Özal’s Turkey can be read as a space where neoliberalism 

materialized through the state rather than against it. Here, the notion of “strategic 

selectivity,” articulated by Bob Jessop (2002b), is instructive: rather than 

retreating, the state reorients itself to privilege certain interests, forms of 

knowledge, and accumulation strategies. As such, state transformation is not a 

simple subtraction of power, but a selective realignment that favors capital while 

marginalizing the redistributive and democratic functions of governance. This 

logic resonates with Nicos Poulantzas’s (1978) conceptualization of the state as a 

social relation—a condensation of class forces enacted within institutional form. 

At the same time, this reconfiguration of the state unsettled the 

ontological foundations of social life. Drawing on Anthony Giddens’s (1991) 

notion of ontological security, the study recognizes that neoliberal restructuring 

is not merely economic or administrative; it is existential, eroding the normative 

and institutional certainties upon which modern social life had been anchored. 

The article unfolds across five analytically interwoven sections. The first 

traces the collapse of the post-ISI development regime and the multidimensional 

crisis that culminated in the January 24 Decisions. The second excavates the 

ideological architecture of neoliberalism, highlighting its epistemic convergence 

with the September 12 coup. The third investigates Özal’s political 

metamorphosis and his central role in engineering Turkey’s neoliberal turn. The 

fourth scrutinizes the contradictions embedded within the neoliberal project, 

particularly in relation to class power and the dismantling of the social state. The 

final section deciphers the discursive grammar of market rule, analyzing how 

financialization, privatization, and export-oriented rhetoric coalesced into a new 

hegemonic bloc centered on rentier capital. 

By deploying a historical materialist methodology and engaging with 

interdisciplinary scholarship across political economy, sociology, and critical 

theory, this article aims to illuminate the embedded rationalities of neoliberal state 

formation in Turkey. It ultimately asks whether the Özal era signaled a diminution 

of the state or, more tellingly, a strategic reconstruction of state apparatuses in the 

service of elite consolidation and capitalist modernization. 

State in Crisis, Capital in Motion: The End of Statist 

Developmentalism in Pre-Özal Turkey 

The 1970s marked a phase of profound destabilization in Turkey’s political 

economy, culminating in the systemic exhaustion of the import-substitution 

industrialization (ISI) model that had undergirded state-led developmentalism 

since the early 1960s. Turgut Özal emerged as both a product and an agent of this 



662        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

rupture—an embodiment of what Bob Jessop (2002a, b) would call a strategically 

selective reconfiguration of the state, mobilized in response to the structural crisis 

of accumulation and governance. 

Between 1960 and 1980, Turkey’s ISI regime aimed to diminish external 

dependence by enhancing domestic productive capacity. However, by the second 

half of the 1970s, the contradictions embedded in this model had become 

increasingly unmanageable. A concatenation of global and internal shocks—most 

notably the twin oil crises of 1973 and 1979—precipitated one of the most severe 

macroeconomic breakdowns in the Republic’s modern history. The price of oil 

skyrocketed from $2.90 per barrel in 1973 to $9 in 1977 (Kazdağlı, 2001: 454), 

and oil imports surged from 10% of total imports in 1972 to 47.1% by 1980 

(Gültekin, 2023: 199). To finance this dependency, the Turkish state resorted to 

aggressive external borrowing, ballooning the fiscal deficit from 52 billion TL in 

1979 to nearly 200 billion TL in 1980 (Çölaşan, 1984: 266). Simultaneously, the 

real national income per capita fell by 5.8% between 1978 and 1980, signaling a 

dramatic erosion of living standards (Kazdağlı, 2001: 453). 

This macroeconomic unravelling was accompanied by geopolitical 

isolation following the 1974 Cyprus Peace Operation and its aftermath—most 

notably the Western arms embargo. The crisis manifested itself viscerally in 

everyday life: essential goods became scarce, queues lengthened, and inflation 

soared. According to World Bank data, wholesale prices increased by 153% 

between 1977 and 1979 (Sertel, 1988: 51–52). As Giddens (1991: 38–39) 

articulates, such disruptions destabilize not only material well-being but also 

ontological security—the basic confidence in the continuity of institutions and 

social life. 

In this context of institutional unraveling, a new ideological consensus 

began to crystallize among capital factions and state elites. As Taşçıer (2020: 

132–133) observes, by 1978–79, capitalists and technocrats alike had begun to 

articulate the necessity of a paradigmatic shift. In an interview published by 

Tercüman on June 11, 1979, the President of the Turkish Hardware Industrialists’ 

Union prescribed minimizing state intervention, encouraging foreign capital, and 

liberalizing trade formalities as the primary routes out of the crisis (as cited in 

Sönmez, 1984: 26). Similarly, TÜSİAD’s year-end report for 1979 framed 

external openness and export-led growth as indispensable for Turkey’s survival 

in the global economy (as cited in Ulagay, 1987: 41). 

Such discourses exemplify what Jamie Peck (2010) terms the 

“neoliberalization of institutional imagination”—a restructuring of not only 

policy but also of what is deemed politically and economically imaginable. By 

late 1979, Turgut Özal re-entered public office as Undersecretary to the Prime 

Ministry and Deputy Undersecretary of the State Planning Organization within 

Süleyman Demirel’s minority government, embodying a hybrid figure of 

bureaucratic legitimacy and ideological alignment (Paşaoğlu, 1996: 116). The 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      663 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

groundwork had been laid for the January 24 Decisions of 1980—widely 

regarded as the inaugural articulation of Turkey’s neoliberal turn, and a 

foundational moment in what David Harvey (2005) characterizes as the global 

consolidation of a new regime of capital accumulation. 

From Technocracy to Authoritarian Neoliberalism: 

Epistemic Foundations and Coercive Enforcement in Özal’s 

Pre-Political Years 

The neoliberal restructuring of Turkey did not emerge ex nihilo; rather, it was 

cultivated through a complex interplay of epistemic shifts and authoritarian 

enforcement mechanisms that preceded and facilitated the January 24, 1980 

economic reform package. Designed under the aegis of Turgut Özal—then 

Undersecretary of the State Planning Organization—the reforms signaled a 

paradigmatic break from import substitution industrialization to market 

liberalism. The measures adopted included lifting state controls on prices and 

interest rates, reducing subsidies, and liberalizing the exchange regime, all with 

the stated aim of fostering capital inflow and aligning economic mechanisms with 

market signals (Sönmez, 1982: 45; Karluk, 1999: 401). 

However, the actualization of these reforms required more than technical 

expertise—it necessitated coercion. As Savran (1992: 117) argues, class 

antagonisms in late-1970s Turkey reached unprecedented levels, with the 

capital/labor contradiction gaining newfound political weight. The country 

became engulfed in a spiral of political violence, typified by high-profile 

massacres such as Bahçelievler (1978), Taksim (1977), and Maraş (1978), 

culminating in a military coup on September 12, 1980 (Cem, 1979). 

The military intervention functioned not simply as a political rupture but 

as an enabler of neoliberal transformation. While some dispute a direct causality 

between the coup and the January 24 Decisions (Savran, 2016: 200), it is evident 

that the junta provided the authoritarian scaffolding necessary for 

implementation. As Çavdar (2013: 32) recounts, union literature at the time, such 

as What the Money Men Want, openly suggested that the reforms would be 

politically unfeasible without military imposition. 

The regime immediately enacted a battery of policies designed to repress 

labor and expand market prerogatives. Price supports for basic wage goods such 

as tea, sugar, meat, and Sümerbank textiles were eliminated, disproportionately 

impacting working-class households (Sönmez, 1984: 42-44). Simultaneously, 

public sector wages were capped, strikes were banned, and collective bargaining 

rights suspended. The junta reconfigured the legal-institutional terrain by banning 

parties and proscribing their leaders from political activity for up to ten years 

(Gözler, 2001). 



664        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

In line with Güney’s (2006: 191) thesis, these reforms represent a case of 

depoliticization via coercion, where state violence is deployed to remove social 

groups from the political arena. Buller et al. (2019: 1) refer to this process as 

“governance through depoliticisation,” masking deeply political transformations 

as neutral technical imperatives. 

In this climate, Özal reemerged as Deputy Prime Minister, entrusted with 

full authority over economic policy (İlhan, 2015). The global conjuncture was 

also shifting: the neoliberal surge, catalyzed by Reagan and Thatcher, began its 

transnational diffusion (Dumenil & Levy, 2015: 82). Turkey’s neoliberal turn 

mirrored these developments, with Özalism—an ideological synthesis of liberal 

market doctrine and conservative-authoritarian governance—representing its 

Turkish articulation (Bora, 2005: 600; Duman, 2017: 277). 

Contrary to neoliberal dogma, the state did not wither; it evolved. 

Deregulation in the banking sector led to speculative finance and interest rate 

liberalization, enabling the rise of unregulated banking operations (Uras, 1993: 

32). The Banker Kastelli scandal, which triggered mass bankruptcies and 

suicides, exemplified the social cost of state-enabled financial chaos (Mücek, 

2009: 185). 

As Harvey (2005: 64–86) neoliberalism does not imply the retreat of the 

state but its reconfiguration into a vehicle for capital discipline. In Mirowski’s 

(2013: 250–267) terms, the Turkish experience illustrates how crises are 

instrumentalized to impose regimes of accumulation by dispossession. Özal’s 

pre-political career thus exemplifies the authoritarian preconditions for neoliberal 

hegemony—not through the dismantling of state power, but through its strategic 

redeployment. 

Neoliberalism in Practice: Bureaucratic Orchestration and 

the Strategic State in Özal’s Rule 

Contrary to the ideological facade of market-driven liberalism and minimal 

statehood, the Özal era in Turkish political economy reveals a distinctly 

interventionist form of neoliberal governance. Far from retreating, the state was 

recalibrated—technocratically designed and politically repurposed—to 

orchestrate structural transformations in line with the demands of global capital. 

Following his two-year tenure in the transitional government, Turgut Özal’s 

establishment of the Motherland Party (Anavatan Partisi, ANAP) in 1983 marked 

the beginning of an executive-led consolidation of neoliberal reforms. 

The party program openly advocated free-market principles, claiming: 

“To ensure that the economy develops within its natural laws, we choose free 

market practice, where interference and threats are minimized in line with the 

country's interests and competition conditions prevail...” (Anavatan Partisi 

Programı, 1983:15–16). Yet, the state’s infrastructural power was not 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      665 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

dismantled—it was refashioned to align with capital accumulation strategies. As 

David Harvey (2005) and Bob Jessop (2002a, b) argue, neoliberalism seldom 

entails state withdrawal; rather, it reconfigures the state as an agent of market 

rule. 

Among Özal’s first acts in power was the abolition of the Law on the 

Protection of the Value of the Turkish Currency, rendering the Turkish lira 

convertible. This was soon followed by the liberalization of foreign trade, the 

establishment of the Istanbul Stock Exchange, and structural tax reforms favoring 

indirect taxation (Duman, 2017: 305; Uras, 1993: 42–43). These moves were 

framed as part of the "new right" turn, paralleling the politics of Thatcher and 

Reagan. But in reality, they were engineered and executed by a highly centralized 

executive apparatus. 

A quintessential mechanism of Özal’s statecraft was the expansion of 

extra-budgetary funds. The number of such funds grew from 33 to 105 between 

1980 and 1991 (Emek, 1992). These funds—such as the Mass Housing Fund, the 

Defense Industry Support Fund, and the Social Assistance and Solidarity Fund—

not only bypassed parliamentary oversight but allowed the Prime Minister’s 

office to amass and allocate fiscal resources unilaterally (Yenal, 2001: 160–161). 

As Buğra (1995: 210) notes, these funds exemplified ANAP's pragmatist-

authoritarian governance, wherein executive fiat superseded institutional 

transparency. 

In 1987–1988 alone, an estimated 3.5 to 5.7 billion USD accumulated in 

these funds (Buğra, 1995: 210), roughly equaling one-third of the official budget. 

Feroz Ahmad (1995: 267) suggests that no other Turkish leader utilized executive 

power with the same strategic dexterity. Özal’s fiscal centralization transformed 

the state into what Nicos Poulantzas (1978) would define as a "condensation of 

class relations": an apparatus repurposed to institutionalize the dominance of 

capital fractions under the guise of market freedom. 

This selective interventionism drew criticism even from domestic 

political theorists. Hasan Bülent Kahraman (1995: 177, 181) described ANAP’s 

"liberalism" as a smokescreen, arguing that the bourgeoisie was granted greater 

autonomy precisely because the state ensured its insulation from regulation. The 

market was never left alone; rather, it was carefully constructed and maintained 

by a technocratic-political nexus. 

Nonetheless, Özal maintained the illusion of a retreating, efficient state: 

“The state is not a god or a father... not a source of employment... A strong state 

is not one that spends a lot, but one that manages effectively” (cited in Yayman, 

2018: 76). This minimalist rhetoric served as an ideological instrument—what 

Philip Mirowski (2013) calls the “neoliberal double truth”: one truth for 

technocratic elites who govern, and another for the masses who are governed. 



666        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

In effect, Özal's era marks the orchestration of a new neoliberal state form—one 

that mobilizes executive power, centralizes fiscal control, and redefines the 

boundary between public authority and private accumulation. 

Probing the Paradox: State Retrenchment or Reconfiguration? 

Neoliberal Contradictions and the Social State  

The neoliberal offensive that unfolded across the globe in the aftermath of the 

1970s positioned the crisis of productivity not as a structural failure of capital, 

but as an effect of excessive state intervention—particularly in its social and 

redistributive dimensions. Within this ideological script, the retrenchment of the 

state was cast as the only viable solution. State-owned enterprises, education, 

health, and social security infrastructures were reimagined as zones of private 

capital penetration. Yet, as Kahraman (1995: 171–173) incisively argues, the very 

question of delimiting the power of the state—its capacity to govern society—

was itself orchestrated and executed by the state apparatus. 

Empirical indicators seem to validate this paradox. While the ratio of 

public expenditures to Gross National Product dropped from 25% in 1980 to 

20.6% in 1984 (Sönmez, 1992: 101), this reduction was most prominently felt in 

transfer expenditures—those earmarked for state-owned enterprises, 

infrastructure, and social services. However, rather than signaling a retreat of the 

state, this shift signaled a recalibration of its functions. The state’s social duties 

were pruned, yet it persisted as the principal architect of market rationality. 

The party program of the Motherland Party (ANAP) captured this 

ideological sleight of hand in a deceptively liberal tone: “The primary function of 

the state in economic development is to regulate economic relations, resolve 

disputes, and ensure stability. It must set immutable rules and increase efficiency 

by removing obstacles” (Anavatan Partisi Programı, 1983, Article 10). This 

formulation, however, thinly veiled the fact that neoliberalism in Turkey did not 

negate the state—it repurposed it. As Gülalp (1987: 10) cautions, one cannot 

meaningfully isolate state interventionism from the capitalist project itself. 

Echoing this view, Arın (1997: 77) underscores the paradox that 

neoliberal regimes—while advocating fiscal austerity—frequently witness an 

expansion in public expenditure. Market mechanisms, far from being self-

regulating, necessitate elaborate state interventions. In this light, neoliberalism 

emerges not as a program of non-intervention but as one of selective 

intervention—favoring accumulation over redistribution, capital over labor. 

Indeed, the state’s withdrawal was meticulously selective. Essential 

public goods such as education, health, and infrastructure faced chronic 

underfunding or outright dismantlement. But this was not a spontaneous market 

correction; it was a strategic intervention enacted by the state itself (Mücek, 2009: 

177). As Jessop (2002a, b) observes, neoliberalism entails a hollowing out of the 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      667 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

social state, accompanied by a roll-out of disciplinary governance and market-

conforming regulations. 

Ziya Öniş (1998: 194) offers a particularly instructive diagnosis: while 

Turkey embraced economic liberalization post-1980, it paradoxically pursued a 

state-led growth strategy, especially after 1983. This duality manifested not in a 

withdrawal of the state, but in its reorganization—centralized, technocratic, and 

oriented toward facilitating capital accumulation. The remnants of the pre-1980 

import substitution model—state largesse and rent-seeking—were not eradicated 

but rearticulated under a new regime of governance. 

What emerged in Turkey during the Özal years, therefore, was not the 

demise of the state, but its neoliberal metamorphosis—a transformation that 

repurposed the state as an agent of market rule while disavowing its social 

responsibilities. As Peck (2010) notes, neoliberalism is not a singular or stable 

doctrine, but a path-dependent, institutionally mediated formation, rife with 

contradiction and contestation. In the Turkish case, it was both ideologically 

minimalist and operationally maximalist. 

Statecraft and Class Struggle under Neoliberalism: Capital’s 

Offensive and the Reconfiguration of Labor in Özal’s Turkey 

Neoliberalism, far from signaling the retreat of the state, enabled the 

reconfiguration of capitalism through an aggressive realignment of state power 

in favor of capital. As a political project cloaked in the language of market 

freedom and deregulation, neoliberalism in Turkey facilitated a profound 

redistribution—not of wealth to the working masses, but of institutional authority 

to capital. Rather than emerging outside the state, class relations in this period 

were mediated and manufactured through it, as Buci-Glucksmann (1980: 212) 

rightly emphasizes: the bourgeoisie is not formed in isolation but is incubated 

within the institutional womb of the state itself. 

In Turkey, the 1980s witnessed an unprecedented offensive against labor. 

Real wages were driven down to their 1963 levels—the very year when collective 

bargaining and strike rights were first recognized—and remained suppressed for 

nearly a decade. The military regime re-established State Security Courts that had 

been abolished through prior social struggle, and declared the suspension of all 

strikes (Sönmez, 1984: 64). Through the 1982 Constitution, the military 

administration institutionalized a new legal-infrastructural framework that 

dismantled the political power of labor and smoothed the transition toward an 

export-led growth regime. Provisions specifically curtailed union activity and 

depoliticized organized labor (Parla, 1995: 62). This repressive restructuring 

amounted to a deliberate project of social engineering—one that Özal’s civilian 

government would later consolidate through its technocratic policy arsenal. 



668        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

The material outcomes were stark. The share of labor income in national income 

plummeted from 33% in 1979 to a mere 17–18% by 1986, while capital income 

surged from 43% to 64% in the same period (Ulagay, 1987: 244). The wage-to-

net added value ratio, which averaged 36.5% during the 1970s, declined 

precipitously to 19.2% by the mid-1980s (Mücek, 2009: 154). In nominal terms, 

between 1980 and 1986, average labor incomes increased by 743%, while capital 

incomes soared by 1208%, further widening the gap between capital and labor 

from 7 to 11 times (Ulagay, 1987: 244). This vast asymmetry was not a byproduct 

of market spontaneity but the outcome of a deliberate class project orchestrated 

through state mechanisms. 

Indeed, neoliberalism’s theoretical aspiration to "free markets" from state 

interference belies its actual dependence on state coercion and regulation. As 

Jessop (2002a: 43–45) has argued, neoliberal restructuring simultaneously 

diminished the redistributive and protective functions of the social state, 

especially in the domains of poverty alleviation and income equality. What 

emerged was not a minimal state, but a recalibrated one—instrumental in 

disciplining labor and reconstituting the conditions for capital accumulation. 

Duménil and Lévy (2005: 9) similarly observe that neoliberalism’s dream 

of spontaneous market self-regulation necessitates a paradoxical intensification 

of authoritarian state intervention. In Turkey, this meant the institutional 

suppression of working-class resistance, the legal marginalization of trade unions, 

and the strategic dismantling of the social state’s distributive architecture. The 

Özal period thus reveals not a retreat of the state, but its redeployment as the 

vanguard of class restructuring. 

Recalibrating Authority, Reproducing Inequality: 

Neoliberal Slogans and the Persistent Statism of the Özal 

Era 

Despite the ostensible rhetoric of liberalization and downsizing, the Turkish state 

under Turgut Özal did not retreat from economic life; rather, it strategically 

recalibrated its functions to align with the logics of capital accumulation. The 

proclaimed liquidation of the welfare state was not the elimination of the state per 

se but the dismantling of its redistributive and egalitarian functions. 

Bureaucracy—historically a cornerstone of Turkey’s etatist tradition—was 

demonized not to abolish state authority, but to facilitate the erosion of social 

protections and expand the reach of privatization (Başkaya, 2003: 15). 

Özal’s public declarations reinforced this ideological pivot: “The first 

thing to do is to value people in the free system... the state gets involved in too 

many policies, whether we want it or not” (Özal, 1990: 18). By invoking liberal 

tropes of individual empowerment and entrepreneurial meritocracy, he framed 

state withdrawal as a moral imperative, while in practice, the state intensified its 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      669 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

regulatory role to enable private capital’s access to former public domains 

(Harvey, 2005; Brown, 2015; Poulantzas, 1978). 

Privatization was the most emblematic tool of this shift. Between 1985 

and the early 1990s, 244 state-owned enterprises, 22 incomplete facilities, 386 

immovable assets, multiple highways, ports, bridges, and state monopolies were 

transferred to private ownership (Gültekin, 2023: 147). Yet privatization was not 

a spontaneous market development—it was meticulously orchestrated by the 

state to produce new bourgeois fractions and consolidate elite control (Jessop, 

2002a: 43-45; Burawoy, 2003). 

Simultaneously, export-oriented growth policies reinforced this paradox. 

Far from reducing its presence, the state constructed an institutional 

architecture—Export Promotion and Implementation Departments, incentive 

funds, tax refund schemes—to embed itself deeper into capital circuits. Export 

tax refunds grew from 0.12% of GNP in 1980 to 0.74% in 1988, while the share 

of export credits in total loans nearly doubled (Ercan, 2004: 22–23). These 

mechanisms did not represent laissez-faire capitalism, but rather “authoritarian 

neoliberalism”—a governance form that depoliticizes economic decision-making 

while expanding executive power (Peck, 2010; Bruff, 2014). 

However, the very instruments that were used to stimulate growth also 

catalyzed systemic corruption. The inflation of export invoices, fictitious trade, 

and value-added tax fraud became routine, with fraudulent claims accounting for 

up to 40% of refunds (Celasun & Rodrik, 1989; Yenal, 2001: 143). Meanwhile, 

Özal’s centralization of executive authority—through unaccountable “princes” 

and questionable privatization deals—amplified political clientelism and elite 

reproduction (Gönül, 2021: 67; Yalçın & Birand, 2015: 386). 

As Birtek (1985: 409) and Keyder (1987: 48) have argued, these 

transformations represent not a break from statism but its ideological 

repackaging. The bureaucracy, far from vanishing, adapted itself to the new 

accumulation regime by serving as a conduit of neoliberal restructuring. Thus, 

the Özal era should not be viewed as a transition to market liberalism but as a 

rearticulation of state power in the service of class dominance. 

Neoliberalism’s Financial Alchemy: The Turkish State and the 

Ascendancy of Rentier Capital 

The neoliberal turn in Turkey reached a critical inflection point during the Özal 

era, which did not simply mark a shift in economic policy but rather inaugurated 

a profound transformation in the structural logic of the state. This period 

witnessed the ascendance of financial capital and the institutionalization of rentier 

accumulation under the aegis of an actively interventionist state—a phenomenon 

that belies the minimalist mythology of neoliberal discourse. As David Harvey 



670        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

(2015: 29) underscores, neoliberalism entails “the financialization of everything,” 

subjecting all aspects of social and economic life to the imperatives of global 

finance. 

In Turkey, this metamorphosis unfolded through a state-led integration 

into transnational financial markets. A series of legal and institutional reforms 

throughout 1988 and 1989—ranging from the liberalization of capital accounts 

to the convertibility of the Turkish lira—signaled a radical reconfiguration of 

state-market relations. Notably, Decree No. 32, enacted in 1989, epitomized the 

state’s strategic recalibration. Rather than retreating from the economic domain, 

the state reconstituted itself as an enabler of unfettered capital mobility, both 

foreign and domestic (Kazdağlı, 2001: 463). 

Turgut Özal’s rhetorical commitment to market rationality concealed an 

intensification of class asymmetries, particularly through interest rate policies 

that overwhelmingly favored financial elites. While the average annual interest 

income of the wealthiest 110,000 deposit holders approached 4 million TL, 64 

million small savers with deposits under 500,000 TL earned only 75,000 TL 

annually (Ulagay, 1987: 165). The ideological veneer of prosperity-sharing thus 

disintegrated under the weight of material inequalities, exposing the class content 

of Özal’s economic vision (Ertüzün, 1988: 69). 

This political economy cannot be understood without attending to the 

state's role as a class project. As Holloway and Picciotto (1977) observe, the state 

and the economy are not external to one another but are dialectical expressions 

of capital’s totality. The Özal government’s active deployment of state 

apparatuses to reorient accumulation towards finance and rent underscores this 

structural entwinement. In Jessop’s (1990) terms, the relative autonomy of the 

state was progressively eroded, with public institutions repurposed to secure the 

hegemony of rentier capital under the guise of technocratic efficiency. 

Moreover, this regime of accumulation necessitated a discursive strategy 

that masked coercion as reform. Birch and Siemiatycki (2016: 179) aptly 

characterize neoliberalism as the paradoxical invocation of state authority to 

construct market rules, only to subsequently depoliticize these interventions 

through appeals to necessity, efficiency, and modernization. In Turkey, this 

paradox was encapsulated in the figure of Özal himself—simultaneously the 

reformer of the bureaucratic leviathan and its most adept manipulator. 

Between 1983 and 1993, Özal presided over a decisive restructuring of 

the Turkish state. His tenure marked not the withering of the state, but its selective 

hollowing out: the attenuation of its redistributive and social welfare functions, 

coupled with the fortification of its regulatory and coercive capacities in service 

of capital. As such, the "minimal state" discourse functioned less as a descriptive 

reality and more as a legitimating ideology for the consolidation of class power. 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      671 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

In sum, the Özal period exemplifies the dialectic of neoliberal statism—a political 

rationality in which the state’s retreat from social responsibility is matched by its 

aggressive promotion of financialized accumulation. Far from dissolving state 

power, neoliberalism in Turkey rearticulated it as an agent of elite consolidation, 

market rule, and systemic inequality. 

In Lieu of a Conclusion: The Myth of the Minimal State and 

the Strategic Reconfiguration of State Power in Özal’s 

Turkey 

This study has examined the neoliberalization process in Turkey during the Özal 

era, with particular emphasis on the ideological discourse of the “minimal 

state”—a notion frequently invoked to legitimize a comprehensive restructuring 

of political and economic authority. Contrary to the prevailing narrative of state 

withdrawal, the findings reveal that the Turkish state under Özal did not retreat 

from economic life; rather, it reasserted itself as a pivotal agent of capital 

accumulation, selectively recalibrated to serve the interests of dominant social 

classes. What was dismantled, therefore, was not the state per se, but its 

redistributive and egalitarian functions. 

The structural crises of the 1970s—including the Cyprus Peace 

Operation, the American arms embargo, a spiraling foreign exchange shortage, 

and intensifying left–right violence—set the stage for a paradigmatic shift in 

Turkey’s development model. In this context, the January 24 Decisions and the 

subsequent September 12 Coup marked a critical conjuncture wherein the 

ideological and institutional scaffolding of import-substitution industrialization 

was disassembled in favor of an export-oriented accumulation strategy. These 

reforms were closely intertwined with the early bureaucratic career of Turgut 

Özal, who would later emerge as the political architect of Turkey’s neoliberal 

transformation. 

Although the January 24 package was presented as a roadmap toward a 

non-interventionist economic order, in practice, it heralded a more intrusive and 

disciplinary form of statecraft. From the liberalization of interest rates and capital 

flows to the reduction of subsidies and the strategic empowerment of financial 

capital, the state remained the central orchestrator of market rule. The military 

regime installed by the September 12 Coup provided the coercive infrastructure 

required to neutralize labor opposition and depoliticize economic governance. As 

Keyder (1989: 179) rightly observed, post-1980 state restructuring signaled not a 

retreat from governance, but a turn toward authoritarian consolidation that 

dismantled democratic redistributive institutions in the name of efficiency and 

growth. 

The rise of ANAP under Özal’s leadership accelerated the implementation of 

neoliberal reforms. As Öniş (1998: 194) argues, the paradox of Turkish 



672        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

neoliberalism in the 1980s lies in the coexistence of liberalizing policies with a 

burgeoning public sector and an expanding rentier economy. The off-budget fund 

system, for instance, exemplifies the political rationality of the Özal era—a 

technocratic maneuver to bypass parliamentary oversight and channel state 

resources into strategic sectors aligned with capital interests. 

Simultaneously, the state’s role in deepening the capital–labor 

antagonism became increasingly apparent. Legal constraints on union activities, 

restrictions on collective bargaining, and wage suppression policies 

systematically disempowered the working class, redistributing wealth upward 

and consolidating the power of financial and commercial capital. Between 1979 

and 1986, labor’s share in national income dropped from 33% to 17–18%, while 

capital’s share increased from 43% to 64% (Ulagay, 1987: 244). These outcomes 

expose the ideological fallacy of a “neutral” or “minimal” state and reaffirm the 

state’s complicity in the reproduction of class hierarchies. 

The dominant slogans of neoliberalism in Turkey—state downsizing, 

privatization, and export-led growth—were deployed not to eradicate the state, 

but to restructure its functions in line with the imperatives of market discipline 

and class consolidation. Özal’s discourse on limiting the state's role was not a call 

for dismantling state power, but rather for dislodging those elements of state 

intervention that conflicted with the logic of capital. As Dardot and Laval (2012: 

136) aptly note in reference to Polanyi, “It would be more accurate to define the 

neoliberal state as a particular type of state that seeks to politically shape 

economic and social relations in favor of capital.” 

By the end of the 1980s, Turkey witnessed the ascendancy of rentier 

capital, bolstered by state-sponsored financial liberalization and speculative 

investment regimes. The regulation of financial markets, the convertibility of the 

Turkish lira, and the incentivization of interest-based wealth accumulation all 

contributed to the emergence of a rentier class whose power was rooted in the 

very apparatus of the state. As Saad-Filho and Johnston (2014: 17–19) argue, the 

most defining characteristic of neoliberalism is not the absence of the state but 

the instrumental use of state power to enforce the imperatives of global finance. 

In conclusion, the neoliberal project of the Özal era did not erode the 

Turkish state; it reconstituted and fortified it as an instrument of elite 

consolidation. The state’s social content was stripped, its redistributive 

mechanisms dismantled, and its autonomy subordinated to the logic of capital. In 

this regard, neoliberalism in Turkey must be interpreted not as the ascendance of 

a minimal state, but as the strategic deployment of state power in service of capital 

accumulation and class domination. As Clarke (2004: 236–237) reminds us, the 

state under capitalism has always been a structural component of capital 

reproduction, not its antithesis. Özal’s Turkey exemplifies this historical truth 

with striking clarity. 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      673 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

References  

Ahmad, F. (1995). Modern Türkiye’nin Oluşumu. (Trs. Y. Alogan). İstanbul: Sarmal. 

Anavatan Partisi Programı. (1983). Parti Programı. Ankara: Anavatan Partisi Basın 

Yayın ve Halkla İlişkiler Başkanlığı. 

Arın, T. (1997). “Anayasal İktisat ve Refah Devleti: TİSK ve TÜSİAD’ın Asgari Devlet 

Raporlarının Eleştirisi”. Ekonomide Durum, Spring-Summer, 41-106.  

Başkaya, F. (2003). Küreselleşme mi Emperyalizm mi? Piyasacı Efsanenin Çöküşü. 

İstanbul: Ütopya. 

Birch, K. and Siemiatycki, M. (2016). “Neoliberalism And the Geographies of 

Marketization: The Entangling of State and Markets”. Progress in human 

geography, 40(2), 177-198. 

Birtek, F. (1985). “The Rise and Fall of Etatism in Turkey, 1932-1950: The Uncertain 

Road in the Restructuring of a Semiperipheral Economy”. Review (Fernand 

Braudel Center), 8(3), 407–438. 

Bora, T. (2005). Özalizm: Liberal muhafazakârlık ve itirazlar. In T. Bora & T. Gökhan 

(Eds.), Modern Türkiye’de siyasi düşünce: Liberalizm (Vol. 7, pp. 597–610). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Brown, W. (2015). Undoing the Demos: Neoliberalism’s Stealth Revolution. Zone 

Books. 

Bruff, I. (2014). The Rise of Authoritarian Neoliberalism. Rethinking Marxism, 26(1), 

113–129. 

Buci-Glucksmann, C. (1980). Gramsci and the State. London, UK: Lawrence & 

Wishart. 

Buğra, A. (1995). Devlet ve İş Adamları. İstanbul: İletişim. 

Buller, J., Dönmez, P. E., Standring, A., and Wood, M. (2019). “Depoliticisation, Post-

Politics, And the Problem of Change”. In (Eds. J. Buller, P. E. Dönmez, A. 

Standring, and M. Wood) Comparing Strategies of (De) politicization in Europe: 

Governance, Resistance, and Anti-politics. Cham: Springer International 

Publishing, 1–24. 

Burawoy, M. (2003). For a Sociological Marxism: The Complementary Convergence of 

Antonio Gramsci and Karl Polanyi. Politics & Society, 31(2), 193–261. 

Celasun, M. and Rodrik, D. (1989). Turkish Economic Development: An Overview. 

Developing Country Debt and Economic Performance. Volume 3: Country 

Studies-Indonesia, Korea, Philippines, Turkey, 617-629. 

Cem, İ. (1979). Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi. İstanbul: Cem. 

Clarke, S. (2004). The state debate. In A. Saad-Filho (Ed.), Anti-Capitalism: A Marxist 

Introduction (pp. 183–243). London: Pluto Press. 

Çavdar, T. (2013). Türkiye’de Neoliberalizmin Seyir Defteri. İstanbul: Yazılama. 



674        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

Çölaşan, E. (1984). 12 Eylül: Özal Ekonomisinin Perde Arkası. Milliyet Publications. 

Dardot, P., & Laval, C. (2012). The New Way of the World: On Neoliberal Society. 

London: Verso. 

Duman, M. Z. (2017). Türkiye'de Liberal Muhafazakâr Siyaset ve Turgut Özal. Ankara: 

Liberte. 

Dumenil, G. and Levy, D. (2005).” The Neoliberal (Counter-) Revolution”. (Eds. A. S. 

Filho and D. Johnston). In Neoliberalism: A Critical Reader, London and Pluto 

Press, 9-19. 

Duménil, G., & Lévy, D. (2015). “Neoliberal Managerial Capitalism: Another Reading 

of the Piketty, Saez, and Zucman Data”. International Journal of Political 

Economy, 44(2), 71-89. 

Emek, U. (1992). Kamu Maliyesinde Fon Uygulaması. Ankara: DPT. 

Ercan, F. (2004). “Sermaye Birikiminin Çelişkili Sürekliliği: Türkiye’nin Küresel 

Kapitalizmle Bütünleşme Sürecine Eleştirel Bir Bakış.” (Eds. N. Balkan and S. 

Savran) In Neoliberalizmin Tahribatı, İstanbul: Metis, 9-43. 

Ertüzün, T. (1988). Özal Ne Dedi Ne Oldu? İstanbul: ABC. 

Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern 

Age. Cambridge: Polity Press. 

Gönül, B. (2021). Türk Sağının Devrimcisi: Turgut Özal. İstanbul: Kitapyurdu. 

Gözler, K. (2001). Anayasa Değişikliği Gerekli mi: 1982 Anayasası İçin Savunma. 

İzmir: Ekin. 

Gülalp, H. (1987). Gelişme Stratejileri ve Gelişme İdeolojileri. Ankara: Yurt. 

Gültekin, H. (2023). Türk Siyasal Hayatında Teknokrat Olarak Turgut Özal. İstanbul: 

Urzeni. 

Güney, A. (2006). “Postmodern İdeoloji, Siyasetten Arındırma Süreci Ve Türkiye'de 

Siyaset”. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 61(01), 175-200. 

Harvey, D. (2005). A brief history of neoliberalism. Oxford: Oxford University Press. 

Harvey, D. (2015). Neoliberalizmin Kısa Tarihi. (Trs. A. Onacak). İstanbul: Sel. 

Holloway, J. and Picciotto, S. (1977). “Capital, Crisis, And the State”. Capital & Class, 

1(2), 76-101. 

İlhan, M. (2015). “Turgut Özal'ın Siyaset Öncesi Yılları (1950-1982)”. Journal of 

Academic Studies, 17(66), 89–110. 

Jessop, B. (1990). State Theory: Putting Capitalist States in Their Place. Oxford: 

Blackwell. 

Jessop, B. (2002a). The Political Economy of State. In Globalization, Regionalization 

and Cross-Border Regions. London: Palgrave Macmillan UK, 25-49. 

Jessop, B. (2002b). The Future of the Capitalist State. Cambridge: Polity Press. 



On the Plane of the Contradiction Between Discourse and Practice: 

Neoliberalism, the Illusion of the Minimal State, and the Strategic Operation of Statecraft in Turkey 

during the Özal Era      675 

Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

  

Kahraman, H. B. (1995). Sağ Türkiye ve Partileri. Ankara: İmge. 

Karluk, R.  (1999). Türkiye Ekonomisi: Tarihsel Gelişim, Yapısal Ve Sosyal Değişim. 

İstanbul: Beta. 

Kazdağlı, H. (2001). Özal’ın İktisadi Reformları. (Ed. İ. Sezal, İ. Dağı). In Kim Bu 

Özal: Siyaset, İktisat, Zihniyet. İstanbul: Boyut, 443-470. 

Keyder, Ç. (1987). State and Class in Turkey. London: Verso. 

Keyder, Ç. (1989). Türkiye'de Devlet Ve Sınıflar. İstanbul: İletişim. 

Mirowski, P. (2013). Never Let a Serious Crisis Go to Waste: How Neoliberalism 

Survived the Financial Meltdown (pp. 250–267). London: Verso. 

Mücek, A. A. (2009). 12 Eylül Askeri Darbesinin Ekonomi Politiği. İstanbul: 

Gökkuşağı. 

Öniş, Z. (1998). State and Market: The Political Economy of Turkey in Comparative 

Perspective. İstanbul: Boğaziçi University Press. 

Özal, T. (1990). Cumhurbaşkanı Özal’ın 2000’li Yıllara Doğru Konulu Konuşmaları. 

Ankara: Başbakanlık Publications. 

Parla, T. (1995). Türkiye’nin Siyasal Rejimi 1980-1989. İstanbul: İletişim. 

Paşaoğlu, A. (1996).  “Turgut Özal’ın Kalıcılığı”. (Ed. İ. Sezal)  In Devlet ve Siyaset 

Adamı Turgut Özal, İstanbul: 20 May Education, Culture and Social Solidarity 

Foundation Publication, 116–132. 

Peck, J. (2010). Constructions of Neoliberal Reason. Oxford: Oxford University Press. 

Poulantzas, N. (1978). State, Power, Socialism. London: Verso. 

Saad-Filho, A. & Johnston, D. (2014). Neoliberalizm: Muhalif Bir Seçki. (Trs. Ş. Başlı 

and T. Öncel). İstanbul: Yordam. 

Savran, S. (1992). Türkiye’de Sınıf Mücadeleleri. İstanbul: Kardelen. 

Savran, S. (2016). Türkiye'de Sınıf Mücadeleleri: Cilt: 1 1908-1980. İstanbul: Yordam. 

Sertel, Y. (1988). Türkiye'de Dışa Dönük Ekonomi ve Çöküş. İstanbul: Alan. 

Sönmez, M. (1982). Türkiye Ekonomisinde Bunalım: 24 Ocak Kararları Ve Sonrası. 

İstanbul: Belge. 

Sönmez, M. (1984). Özal Ekonomisi ve İşçi Hakları. İstanbul: Belge. 

Sönmez, M. (1992). 100 Soruda Dışa Açılan Türkiye Kapitalizmi. İstanbul: Gerçek. 

Taşçıer, A. M. (2020). Neoliberalizm, Yerelleşme ve Türkiye. İstanbul: Tekin. 

Ulagay, O. (1987). Özal Ekonomisinde Paramız Pul Olurken Kim Kazandı, Kim 

Kaybetti? Ankara: Bilgi. 

Uras, G. (1993). Ekonomide Özallı Yıllar: 1980-1990. İstanbul: Afa. 

Yalçın, S. and Birand, M. A. (2015). The Özal Bir Davanın Öyküsü. İzmir: Doğan. 



676        Amme İdaresi Dergisi, Cilt 58, Sayı 4, Aralık 2025, 659-676 

 

  

Yayman, H. (2018). Türkiye’ye Yön Veren Konuşmalar: Turgut Özal’ın Mirası. İzmir: 

Doğan. 

Yenal, O. (2001). Cumhuriyetin İktisat Tarihi. İstanbul: Homer. 


